



### شناسنامه کتاب

نام كتاب : مجمع الفوائد في شرح غرر الفرائد

نام مؤلف : حضرة آية الله العظمى وحيدى

ناشر : انتشارات مدرسه وحیدیه تیراژ : ۱۰۰۰ جلد

ىيوار . . ، ، ، ، ، ، جلك نوبت چاپ: اوّل

چاپ : صدرا

یمت : ۰۰ ریال



# الفريدة الأولى في حقيقة الجسم الطبيعي

وقبل الخوض في المقصود قدّمنا ذكر أُمور يعين الطالب الباحـث في هذا الفنّ في فهم مقاصده كما صنعه المصنّف (رحمه الله) فــــــي الشرح:

(الأول): إنّ المبحوث عنها في هذه الغريدة يكون من مبادي هذا المقصد لا من مطالبه ومباحثه لأنّ البحث عن الجسم وماهييسته بحث عن موضوع علم الطبيعي لا من مسائله، فلا يخلو جعل هسده الغريدة من المطالب من تسامح، كما اعتذر هو (رحمه الله) عنه في الفريدة من المطالب من تسامح، كما اعتذر هو (رحمه الله) عنه في الفرح بقوله: ((إن قلت لِمَ لم تذكروه هناك (أي في الفلسفة الأولى) الشرح بقوله: (وإن قلت لِمَ لم تذكره هناك أليق)) قلت: لو ذكرناه هناك لم يكن بدّ لنا من ذكره هلهنا أيضاً تحقيقاً لموضوع الطبيعي مناك مي وحذراً من الحوالة التي توجب التحيّر لمتعلّم الطبيعي، فكان حينئذ يلزم التكرار مع أنّ بناء هذا النظم على الإختصار، إنتهى المناه النام على الإختصار، إنتهى

(الثاني): إنّ موضوع كلّ علم لابد ان يكون بمهيّته ووجـــوده مغروغاً عنه في هذا العلم إمّا بيّنا بكلا جهتيه كموضوع العلم الأعلى أعنى الموجود بما هو موجود الذي هو بين المهية والهلية إمّا مهيّة فـــهى مفهوم الوجود الذي هو من أبد ٥ الأشياء ، وأمَّا وجود ٥ فلمكان كونــــه بنفسه هو الوجود ، وإمّا مبيّناً في علم الأعلى والمتكفّل لبيان الموضوعات هو الفلسفة الأولى وذلك لأنّ موضوعها هو الموجود بما هو موجــــود والعوارض العارضة عليه مثل الجسمية والفلكية ونحوهما يقيد الموضوع ويجعله موجود أخاصاً وهو الموجود الفلكي ونحوه ، وبكلّ قيد يطـــر ه ويقيّد به يصير موضوعاً لعلم من العلوم ويكون نسبة موضوع العلم الأعسلى إلى ساير موضوعات العلوم نسبة الكليّ إلى أفراده فتكون موضوعـــــات العلوم من مصاديق موضوع العلم الإللهي ، ولهذا صار هو العلم الأعلى واستحق الرياسة العامة على ساير العلوم وسمى بالعلم الأعلى والفلسفة الأُولى ، وعلم ما بعد الطبيعة باعتبار تأخّره بالوضع في التعليم والتعلّم وعلم ما قبل الطبيعة باعتبار تقدّمه بالطبع بحسب الواقع ، هذا ٠

 (الأمر الثالث): كما قال المحقق الطوسي في شرح الإشارات التي المعلم الأول إبتد عني تعليمه بالطبيعيّات التي هي أقدمها في الوجود الأشياء بالقياس إلينا وختم بالفلسفيّات التي هي أقدمها في الوجوب بحسب نفس الأمر متدرّجاً في التعليم من مبادي المحسوسات (يعني العلوم الرياضيّة) إلى المحسوسات، ومنها إلى المعقولات، وابتدأ صدر المتألّمين (قدّس سرّه) في كتبه بالإلهيّات على وجه يوافق الوضع الطبع وأتبعه المصنّف (قدّس سرّه) في ذلك حيث يقول: ونحن فان قدّمنا الإلهي ليوافق الوضع الطبع حيث انّه علم ما قبل الطبيعة ولكلّ منهما الإلهي ليوافق الوضع الطبع حيث انّه علم ما قبل الطبيعة ولكلّ منهما وجه كما لا يخفى و

(الأمر الرابع): انه كان من اللازم أن يكون البحث عن الجسم الطبيعي الذي هو موضوع علم الطبيعي وبيان حقيقته وتألّفه من الماد أو الصورة ونحو ذلك في العلم الأعلى لأنه بالنسبة إلى العلم الطبيعيي والصورة ونحو ذلك في العلم الأعلى لأنه بالنسبة إلى العلم الطبيعي من قبيل المبادي ومبادي العلم لا يبحث فيه بل يكون محل بحثه علم آخر، فذكر مباحث المادة والصورة التي يبتني عليه العلم في هسدا العلم يكون من المصادرة، فلأن إثبات موضوع العلم وأجزائه لا يكون مسألة في هذا العلم لأن الموضوع ما يطلب له أعراض ذاتية، وما لمعلم وجوده إستحال أن يطلب له ثبوت شيء، وأمّا كون هذه المباحث من مباحث الإلهي فلأنها أحوال لا يحتاج إلى المادة في الوجود، فان البحث هناك إمّا عن وجود المادة والصورة أو عن تلازمهما وتشخّصهما ولكل ذلك غنى عن المادة، فوجه ذكره هذه المباحث في العسلم الطبيعي من جهة تحقيق موضوعه والحذر عن حوالة المتعلّم من عسلم

إلى آخر المقتضية لتحيّر المتعلّم كما مرّ في اعتذار المصنّف (رحمه الله) ، فلزم أن يذكر الأبحاث المتعلّقة باثبات المادّة والصورة وأحوالهما وما يبتني تلك الأبحاث عليه من المسائل الطبيعية كمسألة نفي الجسيز الذي لا يتجزّى فيه لأنّه آخر ما ينحلّ إليه مقاصده التي لا تبتني على مسألة يقتضي حوالة أُخرى ، ولهذا السبب كان هذا المقصد مشتملاً على مباحث مختلطة من العلمين، كما عن شرح الإشارات.

وظاهر هذا الكلام والمستفاد من المصنّف في الشرح أنّ مسألـة نفي الجزء من المسائل الإلهيّة حيث قال: وهل هي من الإلهـي أو الطبيعي ؟ ففيه كلام ، والحق أنّها من الطبيعي ، ولا يخفى عدم ملائمة جعلها من مسائل الطبيعي جعلها من مبادي مسألة تركّبه من المـادّة والصورة التي هي من الإلهي لتأخّر الطبيعي عنه مع كون المبـادي متقدّماً على ذيها ·

(الأمر الخامس): إنّ موضوع علم الطبيعي هو الجسم الطبيعي من حيث الحركة والسكون كما في بعض الكتب أو بما هو واقع في التغيّر كما في الشرح وهو على ما عرّفوه جوهر يمكن أن يفرض فيه الأبعـــاد الثلاثة أعني: الطول والعرض والعمق كما عن الإشارات، أو يمكـن أن يغرض فيه خطوط ثلاثة متقاطعة على زوايا قوائم كما في الشرح، ويقابله الجسم التعليمي الذي هو عبارة عن الكمّ المتصل الذي له الأبعــاد الثلاثة الذي هو موضوع علم الهندسة ·

قال في الشرح:

وإنّما قالوا: يمكن أن يفرض ولم يقولوا: يوجد ، لأنّ تلك الخطوط لا يجب أن تكون موجودة فيه بالفعل كما في الكرة، وإن وجدت كرما في المكعّب، فليست الجسميّة بسبب وجود ها فيه بالفعل، برسل جسميّة الجسم بكونه مصححاً لفرضها .

وقال أيضاً :

ثم المراد بالفرض التجويز العقلي لا التقدير وإلا لصدق التعريف على الجواهر المجرّدة ·

وقال أيضاً :

وإنّما لم يكتفوا بالفرض إذ لا يعتبر الفرض بالفعل وإلا لم يكسن الجسم عند عدم الفرض جسماً ، وإنّما لم يكتفوا بالإمكان قيل ليتنساول الأفلاك بناءاً على إمتناع الخرق ·

ثم قال:

إذا عرفت هذا، فقولهم: جوهر يشمل ساير الجواهر، وقولهم: يمكن أن يفرض فيه خطوط يخرج الجواهر المجرّدة، وتقييد الخطوط بكونها على الوجه المذكور إمّا لتحقيق انّ المعتبر في الجسم قبول الأبعاد على هذا الوجه، وإمّا للاحتراز عن السطح الجوهري عند أهله لا للاحتراز عن السطح العرضي لأنّه كالجسم التعليمي لم يدخل في الجوهر من أول الأمر، إنتهى المناح الجوهر من أول الأمر، إنتهى

فاذا تحققت ما ذكرناه فلنشرع الآن في شرح النظم:

( a )

## غُرَر في ذِكرالأقوال في حَقيقة الجسم الطبيعي

يعني: أنَّ الجسم عند المتكلَّمين السئم مركِّب من أجزا لا تقبل الإشاره الحسيَّة مع إنتها أجزا الجسم لدى جمهور المتكلَّمين أو لا إنتها الأجزا لدى النظام على ما هو المشهور ، وقيل : أنَّ الجسم ركِّب مسن

أجزا عنار وهذه الأجزا مبدأ الجسم ولا يقبل القسمة الخارجية بــل وهمنا يخرجه يعني :انها منقسمة وهما وبين القائلين باتصال الجسم اختلاف فقائل منهم قال :ان انقسامه يقف أي ينتهي ، والقوم يعني الحكما قالوا : لا وقوف عند حد (يعني :انه غير متناه) ، وبعد ذلك فالرواقي اعتقد الى هذا بساطة أي بساطة الجسم .

أقول:

أشار في هذه الغرر إلى الأقوال في حقيقة الجسم الطبيعــــي والمراد به الجسم البسيط وهو ما لم يتألُّف من أجسام مختلفة الطبايــع لا المركّب الذي يقابله لأنّه ليس متّصلاً واحداً ، بل هو ذي مفاصـــل من جهة حصول التركيب من المزاج وهو يحصل من تصغر أجزا بسسيط من بسائط الممتزج وتماسُّها للأجزاء المستصغرة من بسائطه الأخر، وعند ذلك لا يبقى الا تصال كما في الشرح وجعل في الا شارات محلّ البحث الجسم المغرد كما في شرح الإشارات وغيره ولكنّ المصنّف عدل عنـــه وجعل محل البحث الجسم البسيط ليدخل فيه جميع الأقوال ومنها قول ذي مقراطيس لأن الجسم كالما عند م ليس بمفرد وإن كـــان بسيطاً ولكن يخرج من تعريف الإشارات كما عرفت، ثم انَّ الأقـــوال إختلفت في هذه المسألة فذهب جماعة من المتكلّمين والحكما السسى أنَّ الجسم مركَّب من أجزا ً لا تتجزَّى ، فذ هب بعضهم إلى تناهيـــها وبعضهم إلى عدمه، وذهب ذي مقراطيس إلى كون هذه الأجســـزاء أجساماً وقابلة للقسمة بتوهّم الوهم لا بالقسمة الخارجيّة، وذ هــــــب الباقون إلى أنّ الجسم بسيط في نفسه متّصل كاتّصاله عند الحسّ لكنّــه يقبل الإنقسام إمّا إلى ما يتنبأهمي كما ذهب إليه من لا تحقيق لـــه أو إلى ما لا يتناهى كما ذهب إليه الحكماء، وسيجي نفي الجز الذي لا

يتجزّى .

وقال المصنّف:

ثم ان وجه الضبط للأقوال أن يقال لا شك أن البسيط قابــل للانقسام، فلا يخلو إمّا أن يكون جميع الإنقسامات حاصلة فيه بالفعــل وإمّا أن يكون الجميع حاصلة بالقوّة، وإمّا أن يكون بعضها بالقعــل وبعضها بالقوّة، وعلى الأول فلا يخلو إمّا أن يكون تلك الإنقسامات التي بالفعل متناهية فهو مذهب جمهور المتكلّمين، وإمّا أن تكون غيـــر متناهية فهو مذهب النظام، وعلى الثاني فلا يخلو إمّا أن تكــون الإنقسامات التي بالقوّة متناهية وهو مذهب محمد الشهرستاني، وأمّاأن تكون غير متناهية وهو مذهب الحكما، وعلى الثالث فلا يخلو إمّا أن تكــون غير متناهية وهو مذهب ذي مقراطيس، وإمّا أن لا تكــون تلك الأجزاء أجساماً وهو مذهب ذي مقراطيس، وإمّا أن لا تكــون أجساماً فهي إمّا خطوط جوهريّة مستقلّة في حدّ ذاتها وإمّا سطــوح كذلك، وإمّا مختلطة منهمـا فقط أو منهما أو من أحدهما مع مـا لا يتجزّى أصلاً، وهذه ست إحتمالات لم يذهب إليهـا أحد،

#### وإليك تفصيل الأقسام:

(الأول): إنّ الجسم تألّف من أجزا متناهية ذات أوضاع (أيالقابلة للاشارة الحسية) لا تنقسم أصلاً لا فكّا بأقسامه كسراً كما في الأشيا المسلبة أو قطعاً كما في الأشيا الليّنة أوضرتا كما في بعض آخر، وهماً كما في الأعراض القارّة كتفّاح أحمر نصفه وأصفر نصفه الآخر، وكالجسم الذي وضع الصفرة على بعضه فانّه ينقسم إلى المضيء والعظلم بتوهم الوهم، ولا فرضاً أي ما هو بفرض العقل كليّاً.

وفائدة إيراد الفرض ان الوهم ربّما يقف امّا لأنه لا يقدر على الإحاطية استحضار ما يريد أن يقسّمه لغاية صغره أو لأنه لا يقدر على الإحاطية كما فيميسيا لا يتنيسياهي ، والفييسياهي والمتناهي العقلي لا يقف لتعلّقه بالكليّات المشتملة على الصغير والكبير والمتناهي وغير المتناهي ، فالجسم عندهم ذو مفاصل ينفصل عندها إلى أجيزا متناهية لا إتصال بينها في الحقيقة وإنّما هو متّصل بالحسّ ولا ينقسم الجسم إلا على مواضع الإنفصال ، وإلى هذا القول أشار بقوله:

((الجسم عند المتكلّب التئيم

من ذات الأوضاع التي لا تنقسم))

قال المصنّف في الشرح:

(أي من الأجزاء القابلة للاشارة الحسيّة) فانّ الوضع يطلق على معان ثلاثة:

(أحدها): كون الشي بحيث يشار إليه إشارة حسية ٠

(ثانيها): جزء المقولة وهو هيئة عارضة للشيء بحسب نسبة أجزائه بعضها إلى بعض ·

(ثالثها): نفس المقولة وهي الهيئة المقولة للنسبتين؛ نسبة أجزا الجسم بعضها إلى بعض، ونسبة المجموع إلى الخارج، والمراد هنا هــــو الأول القول الثاني هو القول المذكور مع القول بعـــدم تناهي الأجزا، وهو المنسوب إلى النظام وأتباعه، فاتهم يقولــــون بتركّب الجسم من أجزا لا تتجزّى، غير متناهية، وإلى هذا القول أشار

المصنف بقوله:

((مع إنتهائها لدى الجمهور أو لا لدى النظام في المشهور))

قال في الشرح:

وخلاف المشهور ظاهر ما نسب إليه أيضاً من الجسم عنده مركب من اللون والطعم والرائحة ، وحام بعض بالتوفيق بين القولين المنسوبين المشهور وغير المشهور إليه بأنّ هذه عنده ليست أعراضاً ، بل جواهر لطيفة تتراكم ، فتصير أجساماً كثيفة بالنسبة إليها ·

القول الثالث هو المنسوب إلى ذي مقراطيس وأتباعه وهـــوأن مبادئ الأجسام البسيطة أجسام صغار صلبة متجزبة في الوهم بحسب الجهات الثلاث، غير قابلة للتجزئة بحسب الخارج وإتصال الجسلط عبارة عن إجتماع تلك الأجزا وانفصاله عبارة عن إفتراقها ، وكلّ جز منها متصل في نفسه بحسب الحقيقة وغير قابل للانفصلال الكلّي كالما الكلّي ، بل للانفصال الوهمي والجسم الذي يقبل الإنفصال الكلّي كالما مثلاً غير متصل كلّ جز في نفسه بالحقيقة بل بحسب الحسّ ، وإلــــى هذا القول أشار المصنّف (رحمه الله) بقوله :

((وقيل أجرام صغار صليبه

ليس يغك وهمنا يجـــزؤه))

وقال في الشرح:

والفرق بين هذا القول والقول بالجزئ بتسمية المبادي أجساماً وبقبولها القسمة الوهمية بخلاف الجزئ فيهما ، هذه شعب القصصول

أقول: ينبغي الإشارة إلى أمرين:

(الأول): إنه على ما عرّفوا الجسم بأنه: ما يمكن أن يفرض فيه خطوط ثلاثة متقاطعة على زوايا قوائم، فالأجزا الغير القابلة للقسمة لا يكون جسماً، فقول ذي مقراطيس بكونها أي المبادي أجساماً مخالف لحقيقة الجسم وتعريفه ·

(الثاني): إنه لا يقال الوهم مدرك للمعاني الجزئية، ولا شك أن أجزا الجسم ليست من المعاني فليس الوهم مدركاً لها ، فكيـــف يكون قاسماً إيّاها بسلّمنا أنّ الوهم مدرك للأجزا لكنّ القاسم المتصــرّف هو المتخيّلة لا الوهم .

والجواب كما في المحاكمات: إنّ الوهم هو الحاكم على القسوى الحسيّة، كما انّ العقل (أي النفس) سلطان القوى العقليّة، فسايسر القوى الجسميّة آلات الوهم فهو مدرك للمعاني والصور والقاسم والمركّب والمنصّل بواسطتها، بل التحقيق أنّ الحكم والإدراك والقسمة كلّها للنفس لكنّها لا يعمل في المحسوسات بعمل إلا وللوهم مدخل فيسها إنتهى ٠

وقال المصنّف بعد نقل هذا الكلام عن المحاكمات وما سمّـاه تحقيقاً : حقيق بالتصديق لكن ليعلم أنّ مدخليّة الوهم في عمل النفسس كمدخليّة خادم مباين في عمل مخدوم مباين، بل ليس للقوى شــان إلا وللنفس معها شأن، وللنفس شؤون ليس للقوى معها شأن، فالنفس

أصل محفوظ للقوى ، وسيأتي أنّ النفس في وحد تها كلّ القوى ، إنتهى ·

والذي يستفاد من الحاشية للمصنّف ومن حاشية الآملي (رحمهما الله) أنّ في إدراك الإنسان الكليّات والجزئيّات ثلاثة أقوال:

(أحدها): إنّ النفس الناطقة تدرك الكليّات وقواها تسدرك الجزئيّات كالأبصار والسمع ، فانّهما يكونان بالبصر والسمع ، وبعلاقه مجازيّة يسندان إلى النفس كقوله تعالى: \* يا هامان ابن لي صرحاً \*، وهذا سخيف، فانّه بمنزلة أن يقال: زيد الأكمه الأصم يرى ويسمع لأنّ خادمه سميع بصير.

(ثانيها): ما قال بعض المحققين أنّ النفس تدرك الكليّـات بذاتها ، والنفس أيضاً تدرك الجزئيّات بآلاتها ، وإسناد ما تدركـها إليها على نحو الحقيقة ومن باب الإسناد إلى المباشر مثل قطع النجّار الخشب، وإلى القوى بنحو المجاز ومن باب الإسناد إلى الآلة مثل قطع المنشار الخشب، وهذا لا يعقل إن كانت القوى مباينة للنفس مبايـنة عزليّة ٠

(ثالثها): إنّ النفس لها مراتب وشؤون كما قال تعالى: \*لقد خلقكم أطوارا \* ، فمرتبة منها تدرك الكليّات، ومرتبة منها تدرك المعاني الجزئيّة، والقوى والآلات وجهو الجزئيّة، والقوى والآلات وجهو ودرجات والنفس أصل محفوظ فيها وهي مقهورات فانيات في النفس أو ممسوسات بها يظهر منها آثارها ، ففعل القوى بالحقيقة فعل النفس بلا شائبة مجاز كما يحكم ذو الوجدان الصحيح أنّه كما يسند إدراك بالحقيقة معان الوحدان الصحيح أنّه كما يسند إدراك

الكليّات إلى نفسه يسند إدراك الجزئيّات إلى نفسه بلا تفاوت، وعلى هذا يكون الإسناد إلى كليهما (النفسيوس وقواها) على نحسو الحقيقة، وهذا الأخير هو الموافق للتحقيق بناءاً على أنّ النفسيس لا تكون مباينة مع القوى بالتباين العزلي، بل هي في وحد تها كلّ القوى مع إنحفاظ مرتبتها العالية، وعدم التجافي عن مقامها الشامخ، إنتهى هــذا .

وأمّا شعب القول بالإنصال إثنان:

(الأول): إنّ الجسم بسيط في نفسه، متّصل كاتّصاله عنهدد الحسّ، لكن يقبل الإنقسام إلى مايتناهى وهو قول الشهرستاني صاحب الملل والنحل، وهذا القول ينجرّ بالأخرة إلى القول بالجزء ·

(الثاني): هذا القول مع القول بقبول الإنقسام إلى ما لايتناهى وهو قول الحكما، فانتهم قالوا: لا وقوف للانقسام في الجسم عند حد فاذا لم يمكن الفك وعجز الوهم أيضاً أن إستحضار ما يريد أن يقسم لغاية صغره يفرض العقل فيه شيئاً غير شي، ويحيط بالكلّي المشتمل على الصغير والكبير والمتناهي وغير المتناهي فيحكم بأن كلّ جز منسم يتجزّى إلى غير النهاية، وإلى هذين القولين أشار بقوله:

(( وبين قائلي إتصال إختـلف

فقامل أقال إنقسامه يقـــف))

((والقوم قالوا لا وقوف عند حد))

والمراد من القوم: الحكماء، ومعنى كون الجسم قابلاً للانقسامات الغير المتناهية أنّ إنقساماتها لا تقف إلى حدّ لا أنّ جميع الإنقسامات

يمكن أن تتحقق بالفعل، وهذا كما يقوله المتكلّمون: إنّ البـــــاري تعالى قادر على مقد ورات غير متناهية مع أنّهم أحالوا وجود الأمــور الغير المتناهية، فليسوا يعنون به إلا أنّ قدرته لا تنتهي إلى حــد لا يكون قادراً عليه، وهذا معنى قول المصنّف في الشرح، وهذا مثل عدم تناهي مـقد ورات الباري تعالى على مذهب المتكلّمين كما فــــي المحاكمات٠

#### قال بعض الشرّاح:

وهذا الذي ذكره هو المعبّر عنه ب: اللا تناهي العسددي؛ بمعنى أنّ العدد غير متناهي المراتب أي لا ينتهي إلى مرتبة لم تكسن بعدها مرتبة أخرى إذ كلّ مرتبة منه يتحقق بانضياف الواحد إليها مرتبة أخرى بعدها لكن جميع المراتب لا تكون موجودة بالفعل كيف وإلا يلزم أن لا تكون بعدها مرتبة أُخرى ممكنة التحقق وهو خلف، هذا ٠

واعترض المحقق الدواني على صاحب المحاكمات بأنّ هذا في الإنقسام الوهمي ظاهر، وأمّا في العقلي فلا، فلأنّ العقل إذا فيرض اللجسم أجزا غير متناهية بل لكلّ منها أجزا غير متناهية فقد فيرض للجسم أجزا الغير المتناهية دفعة، وذلك ظاهر، وردّ عليه الفاضل الباغنوي أنّ التقسيمات الغير المتناهية من العقل إنّما يتوقّف عيلى ملاحظة العقل للأمور الغير المتناهية من المقسم والأقسام بصور تفصيلية متمايزة ولا يمكن إستحضار ذلك له دفعة، ولا في زمان متناه، فيكون الإنقسام العقلي بعينه كانقسام الوهمي في الحاجة إلى تصوّر المقسم والأقسام وإلاقسمة الوهمية يكون

تصوّرهما بصورة جزئيّة وفي العقليّة بصورة كليّة ، إذا عرفت ذلك فاعسلم أنّ اعتراض المحقق الدواني على المحاكمات مبنيّ على القول الصوا ب في القضيّة المحصورة ، وردّ الباغنوي عليه بتنبّه على القول الغسسسير المرضي فيها ،

وتوضيحه: إنّه قد وقع الخلاف بينهم (أي علما المنطق) أنّ \_ المحكوم عليه في القضيّة المحصورة هل هو نفس الأفراد أو هو عنوانها كما في القضيّة الطبيعيّة ، فعند الأكثر: المحكوم عليه فيها هو نفسسس الأفراد ، وعند المحققين : هو عنوانها ، كما في القضيّة الطبيعيّة ، لكنّ العنوان في الطبيعيّة هو المحكوم عليه بالذات وبما هو ملحــــوظ بالا ستقلال بحيث لا يسري منه إلى الأفراد ، بل المحمول مسلوب عنن الأفراد ، كما في القضيَّة : (( الإنسان نوع )) حيث انَّ المحكوم علــــيه بالنوعيّة هو نفس طبيعة الإنسان من حيث هي طبيعة لا أفراد ها ، وفي المحصورة هو المحكوم عليه بما هو ملحوظ آليّــأ ومرآة إلى ملاحظــــة الأفراد بحيث لا يقف الحكم على العنوان، بل يسرى منه إلى الأفراد، وهذا هو الحق لأنه على الأول يستلزم إستحضار ما لا نهاية له مـــن الأفراد تفصيلاً وهو غير معقول لأنه إمّا أن يكون من العقل بتوسيليط القوى الجسمانيّة أو بلا واسطة ، وكلاهما محال ·

أمّا الأول: فلأنّ القوى الجسمانيّة متناهية التأثّر والتأثير · وأمّا الثاني: فلأنّ العقل يلحظ الكليّ بلا واسطة ، والأفسسراد الغير المتناهية تفصيلاً يجب أن يكون إستحضارها له بالآلات الجسمانيّة وإذا علمت مبني الاعتراضين تقف على ما أجاب المصنّف (رحمه اللّه)

في الشرح عن ردّ الباغنوي بقوله: (( هذا لا يردّ المحقق ٠٠٠)) إلــخ ، وملخّص جوابه نقضاً وحلّاً كالآتي :

أمّا بالحل وهو ما ذكرناه من أنّ اعتراضه مبنيّ على كون الحكم في المحصورة على الأفراد كـــالشخصيّة، وقد عرفت منعه وأنّه متوقّف على إستحضار ما لا نهاية له من الأفراد المستحيل عن القهوى الجسمانيّة في التأثير والتأثّر، بل التحقيق فيها أنّ الحكم في المحصورة كالطبيعية ، لكنّها بحيث يسري منها إلى الأفراد ، ولمّا كان الحكم على الأفراد معتوقفاً على تصوّرها لأنّ ثبوت الشيء للشيء فعرع ثبـــوت المثبت له ، فلابد من تصوّرها ، لكن لا بالكنه ، بل يكفي في صحّة الحكم عليها تصوّرها بالوجه لأنّ وجها الشيء هو الشيء بوجه ، وتصوّر عنوانها ووجها تصوّرها بالوجه لأنّ وجها الشيء هو الشيء بوجه ، فلا جرم يكفي في صحّة الحكم عليها تصـــور العنوان ويحكم على المعـنونات التي تحت العنوان عنوانها ، فيتصوّر العنوان ويحكم على المعـنونات التي تحت العنوان التي صارت متصوّرة بالوجه ، ولا يحتاج إلى ملاحظة جميع الأقســـــام بصور مفصّلة متمايزة ،

وأمّا بالنقض فهو أنّ الأشياء بأنفسها توجد في الذهــــن لا بأشباحها كما حقق في مبحث الوجود الذهني، فاذا علمت أجـــزاء غير متناهية للجسم يكون علمك هذا عين المعلوم، فهو من حيث كونه علماً واحد أي علم واحد، ومن حيث كونه عين المعلوم كثير، فعلمـــك بالكثرة عين الكثرة الذهنيّة، فاذا كانت الكثرة في الذهن كانــــت القسمة أيضاً فيه، فكيف يكون هناك كثرة ولا تكون قسمة ؟ ، وإلى هذا أشار المصنّف بقوله في الشرح : ((والعلم عين المعلوم ٠٠٠)) إلى آخـر ما ذكر٠

ثم أنّ الأقوال الثلاثة وهي شعب القول بالإنفصال كلّها باطها أمّا الأول: فلابتنائه على القول بالجزئ، وسيجيئ بطلانه، فيلزم من بطلانه بطلانه، ولازم بطلانه أن يبطل القول بعدم تناهي الأجهزئ وهو قول النظام فانّه وأتباعه يقولون بتركّب الجسم من أجزا لا تتجهزي غير متناهية، فانّ الأدلّة التي ذكروها في بطلان الجزء تبطل الجوهر الفرد مطلقاً سواء قيل بتركّب الجسم من أفراد متناهية أو غير متناهيه مع أدلّة أخرى تخصّها، وسيُتلى عليك عن قريب،

ومنه يظهر أيضاً بطلان القول بتناهيها ، وأمّا بطلان قسول ذي مقراطيس فيجي في آخر بحث نغي الجز ، وملخّصه ؛ إنّ القسمة الوهميّة بأنواعها سوا كان فرضاً عقليّاً كليّاً أو بمجرّد توهم الوهم جزئيّا أو لا بمجرّد هما بل بسبب إختلاف عرضين قارّين أو غير قارّين تحدث فسي المقسوم إثنينيّة يساوي طباع كلّ واحد منهما طباع المجموع وطباع الجز الخارج الموافق له في المهيّة ، فيجوز حينئذ على الجزئيي المنفطلسين المتضلين المغروضين في جز واحد ما يجوز على الجزئين المنفطلسين أعني : الجز الذي قسم والجز الخارج الموافق له في المهيّة مسن الإنفكاك الرافع للاتحاد الامتصالي ، وحكم الأمثال في ما يجوز وفي مسالا يجوز واحد ، وجواز القسمة الوهميّة ملزوم لجواز القسمة الإنفكاكسيّة في المهيّة من أجسام في مقارطيس وهو القول بكون الأجسام ملتئمة من أجسام صغار صلبة متجزيّة في الوهم غير قابلة للتجزية في الخارج ·

وأمّا قول من قال باتصال الجسم وقبوله الانقسسام إلى ما يتناهى فهو مذهب الشهرستاني، وهذا أيضاً باطل لأد ائه بالأخرة إلــــــى

الجز الذي لا يتجزّى ٠

وتوضيحه: إنّ هذا الإدّاء إمّا لأنّه إذا إنتهى القسمة يلزم وجود الجزء إمّا في الخارج أو في الوهم، وإمّا لأنّه إذا إنتهت يلزم تركّببب الجسم من تلك الأجزاء فيهما والدليل الدالّ على إمتناع وجبود وتركّب الجسم منه يعمّ الوجود والتركيب الخارجين أو الوهمين ·

وأمّا القول الآخر وهو القول باتصاله مع قبوله للانقسامات الغيير المتناهية الإنفكاكيّة والوهميّة والعقليّة بجميع أنواعها وهو قول الحكماء ومختار المحقق الطوسي في التجريد والمصنّف في هذا الكتاب كما مرّ تفصيله فهو أصحّ الأقوال وأمتنها ·

وقد سمعت من المحاكمات عدم تحقق جميع الإنقسامات الممكنة في الجسم عن مرتبة القوّة إلى مرتبة الفعليّة مطلقاً فكّاً أو وهماً أو عقللًا وتفصيل المحقق الدواني بين الإنقسام العقلي وغيره بأنّ الفكّي والوهمي لا يجوز ولكنّ العقلي لا مانع منه، هذا ٠

ولكنه يرد على قول الحكما عني ذهابهم إلى كون الجسم قابـــلاً للانقسامات الغير المتناهية ما يرد على النظام من لا تناهي مقـــدار الجسم بنا على عدم الغرق بين الجز التحليلي والتركيبي ، فاذا كان تركيب الجسم من أجزا غير متناهية كما يقول به النظام محللاً يكـــون تحليله إليه أيضاً كما يكون به الحكما محالاً.

وجوابه على ما أفاده المصنّف (رحمه الله) في الشرح بما حاصله أنّ إنقسام الجسم إلى أجزاء غير متناهية بحسب فرض العقل عبارة عن

وجود تلك الكثرات وتحققها في عالم العقل بوجود واحد جمعيّ نوريّ لا بتحققها بوجود اتها المتشتتة المتمايزة في الخارج ، وما يلزم منه لا تناهي مقدار الجسم هو الأخير لا الأول ، وهذا بخلاف ما يلزم على مذهب النظام فانّ تركيب الجسم عن أجزا متناهية مستلزم لوجود تلك الأجزا وجود اتها المتشتتة الخارجيّة في الجسم ، وهو يستلزم لا تناهي مقدار الجسم المركّب منها قطعاً ، وتفصّي المحقق الدواني عن هلذا الإشكال بوجه آخر نقله المصنّف في الشرح بهذه العبارة ، ثم قلل المحقق : وعندي أنّ وجه التفصّي أنّ النظام لمّا إلتزم بوجود تلك الأجزا بالفعل لزمه كون تلك الأجزا متساوية في إفادة الحجم ، وكون نسسبة المحجم إلى الحجم نسبة الأجزا إلى الأجزا فلزمه اللا تناهي ، وأسلالحكما فيقولون بانقسامه بحسب الفرض إلى أجزا غير متناهية متناقصة الحكما فيقولون بانقسامه بحسب الفرض إلى أجزا غير متناهية متناقصة كالنصف ونصف النصف وهكذا ·

والحاصل من جميع تلك الأجزاء هو ذلك المقدار بعينه، لأنها أجزاء غير متناهية متناقصة، ولا يقولون بانقسامه إلى أجزاء غير متناهية متساوية فضلاً عن المتزايدة، إنتهى •

أقول: فالتحليل إلى الأجزاء الغير المتناهية عند الحكاماء تناقصي بمعنى أنّ الجسم المتقدّر بمقدار الذراع مثلاً قابل للانقسل إلى غير النهاية لكن على سبيل التناقص، فاذا إنقسم إلى قسمين يكون كلّ قسم منه نصف ذراع، وكل نصف إذا إنقسم إلى قسمين يكون كلّ قسم منه ربع الذراع، وكلّ ربع إذا إنقسم يكون كلّ قسم ثمن الذراع وهكذا إلى غير النهاية، ولازم ذلك إذا إجتمعت تلك الأجزاء الغير

المتناهية يكون الحاصل من إجتماعها هو مقدار الذراع فلا يلسينم لا تناهي الجسم، وعند النظّام على سبيل التساوي ولازمه اللا تناهي وهو محال ·

فتلخّص أنّ أصحّ الأقوال وأسدّها هو قول الحكما \* \*

((بساطة وهو لدى مشّائــــهم
من صورة ومن هيولى ملتــــــئم))

((انّ الهيولى العماعني ماحمل
قوّة شيء أثبتت كلّ الملـــــل))

((لكنّها هل وحّدت أو كثـــرت
وجسم أو لا بينهم تشاجـــرت))

يعني: انّ الرواقي إعتقد بساطة الجسم وهو أي الجسم لـــدى المشّاء من الصورة والهيولى ملتئم أي مركّب انّ الهيولى العام بمعنـــى ما حمل قوّة الشيء أثبتت إياء كلّ الملل لكنّها أي الهيولى واحـــد أو كثير جسم أو غير جسم إختلفوا فيها وبينهم تشاجرت أي تنازعت.

وبعد ذلك أي إتفاق الحكماء على أنّ الجسم متّصل واحد في نفسه قابل للقسمة إلى غير النهاية إختلفوا في بساطة الجسم وتركّب به، فذهب جماعة من المتكلّمين أنّ الجسم جوهر بسيط لا جزء له وهو مين حيث ذاته يسمّى جسماً، ومن حيث قبوله للصور النوعيّة يسمّى هيولي

وكذا قال حسكما الإشراق وعظيمهم أفلاطون، وذهب أبو على والمشاؤن إلى أنّه مركّب من صورة وهيولى وعندهم المجموع هو الجسم وذلك الجوهر المتصل هو الصورة الجسميّة، والجوهر الآخر الذي هو محلّها هـــو الهيولى، ثم انّ الهيولى العام بمعنى حامل القوّة والجوهر الذي يطرأ عليه الإنفعالات ما أثبتته ملل الإسلام واعتقدته إتفاقاً وأذعنت بوجودها بحسب هذا المفهوم وإنّما النزاع في مهيّتها هل هي نفس الجوهــر المتصل؟ (الجسم)، أو جوهرأبسط منه ؟ يقال له: مادّة الـــمواد أو جواهر فرده أو أجرام صغار صلبه ٠

فالإحتمالات الأربع المذكورة ذهب إلى كلّ واحد منها فريق ، فالأول مذهب الإشراقيين ، والثاني مذهب المشّائين ، والثالث قـول ذي مقراطيس ، والرابع قول المتكلّمين كما مرّت إليها الإشارة ، فـاذا عرفت ذلك فنقول :

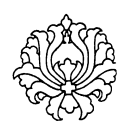
قد سبق بطلان القول الثالث والرابع وبقى القولان الأولان وهما قول الإشراق والمشاء ، فالجسم عند الإشراقي لإينحل إلى جزء وجـــز أحد هما الصورة والآخر الهيولى ، بل هنا شيء واحد باعتبار ذاتـــد يسمّى جسماً وباعتبار قبوله للصور النوعيّة يسمّى هيولى ، وأمّا عنـــد المشّائي ينحل إلى جوهر أبسط وإلى الجوهر المتصل الذي هو الجسم عند الإشراقي ، ووجه أبسطيّته إنّما هو من جهة كونه جزءاً من الجســم ويقال له: مادّة المواد ، وأمّا كونه مادّة المواد فلكونه الهيولى الأولى في مقابل الهيولى الثانية أعني ما ليس بأولى ، فالمضغة مثلاً مادّة للانسان والعلقة مادّة للمنفي والتــراب مادّة للمنفي والتــراب مادّة للغذاء ، ويطلق على جميع هذه المواد : الهيولى الثانية بمعنى مادّة للغذاء ، ويطلق على جميع هذه المواد : الهيولى الثانية بمعنى

ما ليس بهيولى أولى ، ومادّة التراب مادّة له ، ويقال له : الهيولــــى الأولى ومادّة المواد ، إذ ليس لها مادّة وهي مادّة لكلّ مادّة من التراب إلى مرتبة المضغة حسب ما مثّلناه ، وهي المسمّاة بالهيولى الأولــــى والهيولى الخاصّة أعني الهيولى التي يختصّ القول بها بالمشّائين خاصّة في مقابل الهيولى العام أعني حامل القوّة التي يقول بها كلّ الملل ·

وكيف كان فعلى جميع هذه الأقوال كانت الهيولى جوهراً ، ولم يقل أحد بعرضيّتها إلا ضرار المتكلّم ونسب إلى النظّام وهو قول سخيف لا يعبأ به ·

وعبّر المصنّف عن مذهب المشّاء بالقول الأحق كما سيجيء فـــي الغرر الآتية، ومنه يعلم أنّ هذا المذهب مختاره أيضاً، وإلى هــــذا المطلب أشار بقوله:

((انّ الهيولى العم أعني ما حمل قوّة شيء أثبتت كلّ الملـــل)) ((لكنّها هل وحّدت أو كثــرت وجسم أو لا بينهم تشاجـــرت))



## غُرَر فِي الثبات الهيولي باصطلاح المشائين

اقول :

ولنقد مقبل البحث في شرح مضامين النظم مطلباً يفيد في الترضيح مقصود المصنف، ونشير إلى حقيقة القولين المشهورين في بساطة الجسم وتركّبه، فنقول: ذهب أفلاطون ومن تابعه إلى أن ذليل المتصل الجوهر المتصل الجسم) قائم بذاته غير حالّ في شيء آخر، وهلل الجسم المطلق، فهو عند هم جوهر بسيط لا تركيب فيه بحسب الخارج أصلاً، وقابل لطريان الإتصال والإنفصال عليه مع بقائه في الحالين في ذاته، فهو من حيث جوهره وذاته يسمّى جسماً ومن حيث قبوله للصور النوعية التي لأنواع الأجسام يسمّى بالهيولا، وهو مذهب الإشراقيين، ومختار المحقق الطوسي في التجريد .

وذهب أرسطو ومن تابعه إلى أنّ ذلك الجوهر المتصل حــالّ في جوهر آخر يسمّى بالهيولى ، وعمد ة ما احتجّوا به على ذلك بعـــد تجريده عن النوايد والألفاظ المشتركة والمجازيّة التي توجب صعوبــة الفهم وورود الإشكالات أنّ ذلك الجوهر المتصل في ذاته الذي كـان

وملخّصه: إنّ القوّة والفعليّة أمران متعاندان لا يجتمعان في ميئ واحد ، فالجسم له صور إتصاليّة وهو من هذه الجهة أمر بالفعل ، وله إستعداد قبول الصور النوعيّة ، وهو من هذه الجهة أمر بالقيقة والشيئ من حيث هو بالفعل لا يكون ذلك الشيئ من حيث هو بالفعل فلا جرم يكون الشيئ الذي هو بالفعل فلا جرم يكون الشيئ الذي هو بالفعل والمناه فلا بالفعل والمناه والمناه فلا بالفعل والمناه والمناه

((قد ساوق إتصال الشخصية لأنها الكون وذا المهـــية)) لأنها الكون وذا المهـــية)) ((ليس إتصال قابلاً ما قابــله ونفسه والجسم ذا ما أبطــله)) ((فالجسم إذ فصلاً ووصلاً قابـل فالباقي في الحالين فيه حاصل)) ((وهي مع المتصل متصـــلة مع ضدّه بالضدّ فهي القابـلة)) ((وقوة للفعل حيث عانـــدت قد إقتضت حيثيّة بها إحتـذت))

يعني: انّ دليل الوصل والغصل وكذا دليل القوّة والغعل يدلا ن على صدق قول الأحق وهو ما ذهب إليه المشاء ، الإتصال إما إضافي أ و حقيقي والإتصال الحقيقي إما ذاتي أو غيري ، والذاتي أي الإتصلل الذاتي إما فصل حقيقي لمقولة الكم المتصل وإما عبارة عن الصورة الجوهرة قد ساوق الإتصال الشخصية لأنها أي الشخصية هو عبارة عن الوجدود واتصال المهية ، الإتصال بنفسه لا يقبل الإنفصال ولا نفسه والجسم ذ اأي الإتصال والإنفصال ما اتصله أي الجسم ، فالجسم في حال الإنفصال يقبل الإبتصال والمهيولي في حالتي الاتصال والانفصال بأبتة في الجسم ، وهي أي الهيولي مع المتصل متصلة ومع ضدة أي الإنفصال منفصلة فهي في خالتي الاتصال والقوّة والفعليّة معاند تان فللجسم لكل منهما حيثيّة على حدة ،

قال في الشرح:

ولهم في إثبات الهيولى مسالك ونذكر منها مسلكين، وتغصيله على ما ذكره (رحمه الله) أنّ هذا البرهان (أي المسلك الأول) يبتهنع على أُصول:

(الأصل الأول): إنَّ المتصل على قسمين: مضاف ونفسي:

(الأول): ما يكون صفة الشي القياس إلى الغير، وهو يأتيي في العرف واللغة على معنيين:

((الأول)): أن يتحد نهاية مقدار بمقدار آخر ويقال لذلــــك المقدار: إنّه متصل بالآخر بهذا المعنى كما في ضلعي الزاوية ·

((الثاني)) : عبارة عن حركة جسم بحركة جسم آخر، وإن لــــم يكونا متحدي النهاية، كما في حلق القيد من الحديد، وكما في إتصال اللحوم بالرباطات، والرباطات بالعظام، وهذان المعنيان همــــا المرادان بالمضاف٠

(القسم الثاني): ما يكون صغة للشي لا بالقياس إلى الغير وهو المراد بالنفسي، وهذا أيضاً يكون على معنيين:

((أحدهما)): ما هو من قبيل وصف الشي بحال متعلّقة كما في الهيولى (فانّها توصف بالإتصال باعتبار إتصاف صورتها به)

((ثانيهما)) : ما هو من قبيل الوصف بحال نفس الشيء ، وهـو المراد بالذاتي ، وهو أيضاً قسمان كما أشار إليه في النضم بقوله :

((والذاتي إمّا الغصل للكمـــيّـة

أو ما هو الصورة جوهـــــريّة))

يعني: إنّ الذاتي قسم منها مقسّم للكمّ في قولنا: ((الكمّ إمّـــا متصل وإمّا منفصل)) ، والمتصل هو كون الشيء بحيث يغرض فيه أجــزاء مشتركة الحدود ، ويلزمه أن لا يكون فيه مفاصل ، وقسم منها كون الشيء في حدّ ذاته بحيث يعرضه ذلك الإتصال الكمّي ويلزمه الجسم التعليمي وإلى الأصل الأول أشار بقوله: ((متصل مضاف أو نفسي)) إلى قوله: ((الصورة جوهريّة)) .

(الأصل الثاني): إنّ الوحدة الإتصاليّة مساوقة للوحسدة الشخصيّة، فالمتصل بالذات مساوق للشخصيّة، والتشخّص هو الوجود كما مرّ تحقيقه، فتعدد كلّ من الوجود والتشخّص ووحدته يوجب تعدد الآخر ووحدته، والكون والوجود هو المهيّة في الخارج، وزياد تلهما إنّما هو في التصوّر، فالمتصل الواحد له ذات واحده ووجود واحد وتشخّص واحد، وليس لأجزائه الفرضيّة وجود بالفعل وتشخّص خاص بحسب نفس الأمر، فاذا كان في الوجود شيء مهيّته الإتصال كان وجوده وتشخّصه نفس إتصاله، وإذا طرأ عليه الإنفصال إنعسدم ووجد موجودان متشخّصان وهذا معنى قولهم: إنّ الوحدة الإتصالييّة مساوقة للوحدة الشخصيّة، وإلى هذا الأصل أشار بقوله:

((قد ساوق إتصال الشخصيّـة لأنّها الكون وذا المهـــيّة))

(الأصل الثالث): إنّ بين الامتصال والامنفصال يكون من أقسام التقابل تقابل العدم والملكة، ولا يمكن أن يقبل الامتصال ما يقابل السه (الامنفصال) لأنّ من شرط القابل أن يبقى وجود ه مع وجود المقبول،

والإنفصال يعدم الإتصال، ولا يمكن له القبول، وكذا لا يقبل الإتصال نفسه أيضاً ، ولكلّ إتصال مضى أقسامه إنفصال يقابله ، فكلّ واحد منها لا يقبل ما يقابله، فمقابل الأول أن لا يكون المقد اران متحدي النهاية، والثاني أن لا يتحرّك أحد الجسمين بحركة الآخر، والثالث إنفصال الكمّ المنفصل ، والرابع كون الجوهر الواحد ذا مفصل في الواقع كما فيي الحاشية ، فالمقابل بأي معنى كان لا يكون قابلاً لمقابله ، فالوجـــود الذي هو طرد العدم لا يقبل العدم، والعدم لا يقبل الوجود ، فقابـل كلّ منهما لابدّ أن يكون المهيّة التي لا تأبيل عن الوجود ولا عــــن العدم، وكذا البياض لا يقبل السواد وبالعكس، ولابد من موضوع يقبل كلا منهما على التعاقب كيف والفساد بطرو الضد على موضوع الضـــد الآخر وطرده، والموت بطروّ الإفتراق على موضوع الإجتماع من الأكوان الأربعة، فهكذا الإتصال والإنفصال فلابد أن يقبلهما شي آخر وهـــو الهيولي منه (رحمه الله) ، وإلى هذا الأصل أشار بقوله: (( ليس إتصال قابلاً ما قابله ونفسه)) ٠

(الأصل الرابع): إنّا نرى بالعيان أنّ واحداً منهمسل (أي الإتصال والإنفصال) لا يبطل الجسم بالكليّة، بل بطريان أحد هملا لا يعدم الجسميّة، ولا يكون شيئاً آخر، بل بعد طريانهما يكون الإتصال متعدداً بمعنى كون المتصل متعدداً لو عرض الإنفصال، ويكون الإتصال واحداً بمعنى كون المتصل واحداً لو عرض الإتصال بعد الإنفصال، وينبّه على أنّ الإنفصال لا يكون معدماً للجسميّة بالكليّة أنّه لو كلالما معدماً لكانت نسبة المياه التي جعلت من الجرّة في الكيزان إلى الماء

الذي كان في الجرّة نسبت إلى ما البحر في كونه معايراً (والحال أنّه يقال: إنّ ما في الكيزان هو ما في الجرّة ولا يقال: إنّ ما في الكيزان هو ما في الجرّة كنسبة ما في الكيزان إلى ما الجرّة كنسبتها إلى ما البحر) ، فالمقدّم مثله (وهو إنعدام الجسميسة بالكليّة بل الإنعدام حصل في الصورة الجوهريّة وهسيولى الجسم باقسية في حالتي: الإتصال والإنفصال) ، ثم أشكل عليه في الشرح بأنّ هيولى العناصر واحدة بالشخص، فعلى تقدير القول بالهيولى أيضاً يلسسنم ذلك (أي مغايرة ما في الكيزان لما في الجرّة كمغايرته لما في البحر»

ثم أجاب عنه: بأنّ كون الشيّ واحداً بالشخص لا ينافسي أن يكون له حصص، وحصّة الهيولى التي في الجرّة المخصصة بالأعسراض المتعاقبة محفوظة بينها وبين الكيزان، ومخالفة للحصّة التي في البحسر مع كون الهيولى واحدة بالشخص ·

وحاصله: إنّ حصّة الهيولى التي كانت في الجرّة هي بعينها تلك الحصّة التي تلك الحصّة التي في الكيزان ، فيصحّ أن يقال : أنّ تلك الحصّة التي في الكيزان هي بعينها الحصّة التي كانت في الجرّة ، ولا يصحّ أن يقال : إنّ هذه الحصّة بعينها هي التي كانت في البحر ، وإلى الأصـــل الرابع أشار بقوله: (( والجسـم ذا ما أبطله)) .

فاذا تمهدت هذه الأصول فتقول:

فالجسم كما يقبل الفصل كالماء مثلاً إذا قسم من قصعة عــــلى قصعتين كذلك يقبل الإتصال بعد الإنفصال، فمع فرض كون الإتصال

متصلاً بالذات لا يقبل بذاته الإنفصال لأنه يعدمه ويحول وجـــود ه الواحد إلى وجودين كلّ ذلك بحكم الأُصول المذكورة وبطلان الجـزء، ومع فرض أنّ المتصل وهو المتصلان الحاصلان بعد الإنفصال لا يقــبل نفسه (بأن يكون المتصلان متصلاً واحداً) ·

فينتج: إنّ الباقي في الحالين وهو الهيولى يكون حاصلاً فـــي الجسم ( بمعنى : إنّ الجسم مركّب من الهيولى والصورة الجسميّة) .

قال في الحاشية:

التفصيل أن في الوصل بعد الفصل إمّا أنّ الإنفصال قابــــل الإتصال فهو غير باق، كما أنّ العشرة لا تبقى إذا وردت الوحـــدة على موضوع العشرة، وإمّا أنّ الإتصال قابل الإتصال، فالشيّ لا يقـبل نفسه، وإمّا أنّ في الجسم شيئاً آخر يقبل فالهيولى ثابتة منه (قدّس سرّه) وإليه أشار بقوله: ((فالجسم إن فصلاً ووصلاً قابل)) فالباقي في الحالين فيه حاصل ٠

ثم قال في الشرح:

وإلا لكان الغصل في الأول، والوصل في الثاني إعداماً وإيجاداً من كتم العدم، وذلك الباقي في الحالين أعني الهيولى ليس لــــها هويّة إتصاليّة في ذاتها ليمنع طريان الإنفصال، ولا هويّة إنفصاليّـــة ليمنع طريان الإنفصال، ولا تصال، وإليه أشار بقوله:

((وهي مع المتصل متصلة

مع ضدّه بالضدّ فهي القابلة))

توضيحه: إنّ الهيولى بتشخّصها الذاتي محفوظة مع جمـــيع التشخّصات العرضيّة (كالإتصال والإنفصال) التي هي غير باقية ومتبدّلة فالهيولى شأنها الخلع واللبس يخلع صورة ويتلبّس بــأُخرى٠

قال في الشرح:

وتلخيصه على نمط الشكل الثاني أنّ الجسم قابل للانغصال، وإذا وليس مجرّد الإتصال، قابلاً للانفصال، فليس الجسم مجرّد الإتصال، وإذا لم يكن الإتصال خارجاً عن حقيقة الجسم ولا تمام حقيقته فهو جزؤه فله جزء آخر يقبل الإتصال ومقابله فيتمّ تركيبه، إنتهى ٠

والمسلك الثاني: مسلك الفعل والقوّة وهو أنّ الجسم له صورة جوهريّة وهي معني بالفعل وله إستعداد للصور النوعيّة فهو من هذه الجهة أمر بالقوّة، فالشيء الواحد من جهة واحدة لا يكون مصححاً للجهتين، وإليه أشار بقوله:

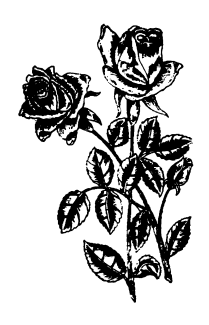
((وقوَّة للفعل حيث عاندت

قد اقتضت حيثيّة بها إحتذت))

وقال في توضيحه في الحاشية:

وقد علمت أنّ المتصل بالذات واحد بسيط فكيف يجتمع فيه القوّة والفعليّة ، وكلّ فعليّة مصادمة لفعليّة أُخرى، ولولا الهيولى لمساتمّ التهيّئ لشيء بالنسبة إلى شيء ، والفعليّة بما هي فعليّة لا تقبل فعليّة في عالم الطبيعة إلا باعتبار الهيولى ، فاذا قلت : الماء يقبل الهواء أو له التهيّؤ إليه كان باعتبار هيولى الماء وإلا فالماء باعتبار

الصورة المائية متعص متاب منه، ولهذا لا يقبل الصورة المثالية صورة أخرى، ولا تستعد عناصر المثال للفعل والإنفعال حتى يحصل منها أحد المواليد، ولهذا هناك دار الحصاد لا الزراعة، منه (قدس سره) و



## غُررُ فِي تَعْرِيفَ الْهَيُولَىٰ وَبعضاً حكامها

((بجوهر ذا محض قوّة الصور جسيميّة حدّ الهيولى مشتهر)) ((وفصلها مضمّن في جنسها وقوّة الوجود نحو أيسها)) ((وذي وجود إن ترب قس العدم والظلّ نور إنتزنه مع ظلهم)) ((وكونها الجوهر والقهو فاتل ما بعلم قد زكهن))

يعني: ان الهيولى في المشهور عبارة عن قوة قبول الصور الجسمية ، وفصلها أي فصل الهيولى يتضمن جنسها وجنسها يتضمن فصلها وقلم الوجود نحو وجود ها ، وذي أي هذه القوة وجود أن ترب أي تشك قس إيّا ه للعدم فتعلم أن لها نحو وجود والظلّ نور أن تزنه مع الظلمة ، وإن استعدّت كون الهيولى جوهراً وقوة محضاً فأتل أي إقرأ ما زكن في مقولة العلم (من أنه ذو مراتب شدّة وضعفاً فكذا القوّة قابل للشدّة والضعف) العلم (من أنه ذو مراتب شدّة وضعفاً فكذا القوّة قابل للشدّة والضعف)

أشار في هذه الغرر إلى حدّ الهيولى وتعريفه، وانّها مركّب من جنس وفصل وفصلها عين جوهريّتها التي هي جنسها وإلى نحو وجود ها وإلى أنّها بدت ذات مراتب كالعلم فانّها حقيقة مقولة بالتشكيك كما أنّه حقيقة ذات تشكيك فهنا ثلاثة مطالب نذكرها بالإختصار:

(الأول): في تعريف الهيولى وعرّفها غير المشهور بأنها وعرفها غير المشهور بأنها وجوهر يكون محلاً لجوهر آخر وعرّف المصنّف بأنها في المشهور جوها هو محض قوّة الصورة الجسميّة وبقيّد الجسميّة خرج النفس في قبولها للصور العقليّة ·

(المطلب الثاني): إنّ فصلها مضمّن في جنسها كالعكس فكانت بسيطة ، وتوضيح ذلك على ما في بعض الشروح أنّ المهيّات باعتبار بساطتها وتركيبها خارجاً وذهناً تكون على ثلاثة أقسام:

(الأول): يكون بسيطاً في الذهن فضلاً عن الخارج كما فسي الأجناس العالية والفصول الأخيرة، فانّ الجنس العالي كالجوهر مشلاً لا يكون مركّباً من جنس وفصل إذ لو كان كذلك لم يكن جنساً عالياً كما أنّ الفصل الأخير لا يكون له فصل وإلا لم يكن فصلاً أخيراً .

(القسم الثاني): أن يكون مركّباً في الذهن من الجنس والفصل ولكنّبها بسيطة في الخارج كما في الأعراض فالبياض ليس في الخصارج مركّباً من شيء وشيء وإلا لكان جسماً لكنّه في الذهن مركّب من لون همو

جنسه ومغرّق للبصر هو فصله ، وما يكون بازا عنسه هو بنفسه يك ون بازا فصله ٠ بازا فصله ٠

(القسم الثالث): أن يكون مركّباً في الخارج من المادّة والصورة كالجسم فيكون مركّباً في الذهن من الجنس والفصل ويكون جنسه مأخوذاً من مادّته وفصله مأخوذاً من صورته، فالفرق بين الجنس والمادّة والفصل والصورة يكون باعتبار اللا بشرط وبشرط لا

إذا عرفت ذلك فاعلم أنّ المهيّات البسيطة في الخارج وفصولها ليستا مأخوذتين من المادّة والصورة الخارجتين لعدم تحققهما في الخارج مع بساطتها ، بل تكون نفس المهيّة البسيطة بنفسها البسيطة توجد في الذهن وينحلّها العقل إلى جزء هو الجنس وجزء هو الغصل ، وتكون نفس تلك المهيّة البسيطة بنفسها بازاء جزئها الجنسي وجزئها الغصلي ، وهذا معنى كون الجنس مضمّناً في الفصل ، إذا تبيّن ذلك فنقول :

الهيولى ليست مركّباً خارجيّاً ولكنّها مركّب ذهني من جنسس وفصل ، فتكون كالبسائط الخارجيّة أعني الأعراض جنسها مضمّن فسي فصلها ، وإليه أشار بقوله: ((وفصلها مضمّن)) ·

(المطلب الثالث): إنّ نحو وجود ها قوّة الوجود بمعنى انّ الوجود المضاف إليه فعليّ غاية ما في الباب أنّ هذا الوجود مىن المراتب الضعيفة للوجود فانّ قوّة الوجود نفسها أيضاً وجود كيف ومقسم الجواهر هو الوجود والهيولي من أقسام الجوهر ، وإليه أشار بقولى،

(( وقوَّة الوجود )) ، ثم انَّه لو إستعجبت من أنَّه كيف تكون القوَّة وجــود أُ فقس تلك إلى العدم حتى تذعن أنَّها وإن لم تكن فعليَّة صوريَّة لكنَّها بالقياس إلى العدم الصرف وجود كما أنَّ الظلُّ نور بالنسبة إلى الظلمة وإن لم يكن نوراً بالنسبة إلى النير وشعاعه كما أنّه لو إستغربت كـــون الذي قد بدت له مراتب فانه حقيقة مقولة بالتشكيك فمرتبة منه مفهـــوم مصدري يؤخذ منه تصاريفه وأخرى كيفيّة نفسانيّة وأخرى جوهر نفســـي وأُخرى جوهر عقلى وأُخرى واجب الوجود (عزّ شأنه) ، فكذلك القــــوّة أيضاً قابلة للشدّة والضعف كما قالوا في الإمكان الإستعدادي، ولأنها كما علمت وجوداً والوجود مقول بالتشكيك، فمرتبة منها كيف إستعدادى ومرتبة منها جوهر هيولاني ، فالهيولى قوّة متجوهرة ينشعب منها جميع الإستعدادات ويرجع إليها جميع القوى المقابلة للفعليّات كما يرجع جميع الفعليّات والأنوار إلى نور الأنوار، إنتهى .

وإلى المطالب المذكورة في ذيل ، ثم أشار بقوله: (( وذي وجود )) إلخ ، ومما ذكروه يظهر جواب ما ذكره الشيخ الإشراقي أنّ القابلــــيّة والاستعداد والقبول ليست أُموراً جوهريّة ، ومراده أنّ الجسم بســيط وقابليّته للصور النوعيّة أمر إضافيّ اعتباريّ ويسمّى الجسم هيولى باعتــــبار القبول .

وملخّص الجواب: إنّه قد ظهر مما ذكره المصنّف من كــــون الإستعداد ذا مراتب فبعض مراتبها عرض وبعضها جوهر وغيرهـــما، فوزان الهيولى في كونها معدن الظلمات وزان واجب الوجود (جــلّ

شأنه) في كونه ينبوع الأنوار، هذا من فرط الشدّة والكمال، وهذا مسن غاية الضعف والوبال، وهذا كما أنّ الجهل وجنوده بازاء العقـــــل وجنوده ٠

#### قال في الحاشية:

يعني: لمّا كان له تعالى في كلّ شي آية كان ما يترائى في يحف أعلية البُعد آية كما أنّ الجهل في بعض أحكامه وعدد جنوده يحاكي العقل وعدد جنوده، فالعقل الصعودي النظري والعملي قد قال الله تعالى له: ((أقبل)) فأقبل، فهيّاً له جنوداً في إقباله وهي الذكر والفكر والصبر والتسليم وغيرها مما في الحديث .



## غُررُ فِي اَسَا مِي الْهَيُولَى

((أسماؤها في الإصطلاح تختيف بالاعتبارات التي الآن أصيف)) (افعنصر من حيث منها التيما واسطغيس إذ إليه إختتيما)) ((موضوع إذ بالفعل جا قبيولا من حيث ما بالقوّة هيوليي)) ((للاشتراك بين ما استعيية وميده من صور فطينة وميده)) ((وآخر الأسماء لموضوع العيرض ومتعلّق النفوس منتهيين))

يعني: ان أسما الهيولى بالاعتبارات التي الآن أصف تكرون مختلفة ، فيسمّى عنصراً من حيث إبتدا التركيب منها ويسمّى إسطقساً أو إليها ينحل التركيب وينتهي ، ويسمّى موضوعاً لقبوله الصور المختلفة

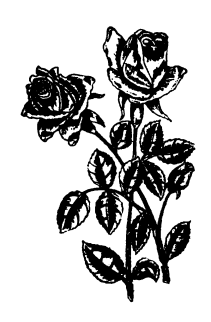
بالفعل ومن حيث ما بالقوّة ولها قوّة التلبّس سمّي هيولى ، ولا شتـراك إستعداد قبولها للصور المتعاقبة سمّي طينة ومدّة مخفف مادّة ، وآخـر الأسماء للهيولى أعني لمادّة يطلق على موضوع العرض وهو (الجوهـر) يعني يقال: للجوهر أيضاً مادّة وكذا يطلق على متعلّق النفوس وهـرو الأبدان •

أشار في هذه الغرر إلى أسامي الهيولى بحسب الاعتبارات التي تتصوّر فيها ، فانه يسمّى عنصراً لأنهاتبتدئ منها التركيب، ويسمّى إسطقساً لأنها يختتم إليها وينتهي بها التركيب ويسمّى موضوعاً لقبولها بالفعل للصور الطارية عليها ، وللموضوع معنيان آخران: أحد هما موضوع العرض أعني المحلّ المستغني كالجسم بالنسبة إلى البياض ، ثانيهما : ما يقابل المحمول كزيد في زيد قائم ، فالموضوع يطلق على ثلاثة معان ثالثها الهيولى كما قلنا ، ويسمّى هيولى من حيث انها للمتلبس بعد بالصورة ، ولها قوّة التلبّس ، ويسمّى مادّة وطينة من حيث المشتراكها بين ما استعدّه الهيولى من الصور المختلفة ، هذا ·

ونقل المصنّف (رحمه الله) عن الشيخ في أوائل السماع الطبيعي من الشفاء أنّه (رحمه الله) قال: وهذه الهيولى من جهة أنّها بالقوّة قابلة لصورة أو لصور فيسمّى هيولى، ومن جهة أنّها بالفعل حامليلة لصورة فيسمّى في هذه المواضع موضوعاً لها، وليس معنى الموضوع هلهنا معنى الموضوع الذي أخذناه في المنطق جزء رسم للجوهر، فللما الهيولى لا يكون موضوعاً بذلك المعنى البته، ومن جهة أنّها مشتركلة للصور كلّها يسمّى مادّة وطينة، ولأنّها ينحلّ إليها بالتحليل فيكسون

هي الجزّ البسيط القابل للصورة من جملة المركّب يستى اسطقساً، وكذلك كلّما يجري في ذلك مجراها، ولأنّها يبتدي منها التركيب في هذا المعنى بعينه يسمّى عنصراً، وكذلك كلّ ما يجري في ذلــــك مجراها، هذا ٠

وقد تطلق المادّة بالمعنى الأعم على موضوع العرض كالجسم للبياض ، ومتعلّق النفوس كمادّة الحيوان التي تعلّق به الروح ، ومنسمه قولهم : كلّ حادث له مادّة ومدّة ·



# غُرر في إبطال لجنء الذي لا يتجزى

((تفکك الرحى ونفى الدائـــرة وحجج أُخرى لديهم دائـــــرة))

يعني: إنفكاك أجزا الرحى وإنكار الدائرة وحجج أُخرى لـــدى المتكلّمين دائرة على ألسنتهم في إبطال الجز الذي لا يتجزّى ·

أشار في هذه الغرر إلى إبطال الجزّ الذي لا يتجزّى، إذ مع القول بتركّب الجسم مما لا يتجزّى لا يمكن القول بالهيولى والصورة، وبطلان الجزّ عند المحققين يكاد يكون من البديهيّات لكثرة الأدلّات التي أقاموها على بطلانه، فذكر المصنّف جملة منها:

(الأول): إنّ الحسّ يشهد بأنّ المتحرّك على الامتسدارة كالرحى باق على وضعه وشكله ونسبة أجزائه، ومع القول بالجزئ يلسنم التفكك، لأنّا إذا فرضنا خطّاً خارجاً من مركز الرحى إلى الطوق العظيم منها فذلك الخطّ يكون مركّباً من أجزائ لا تتجزّى، فاذا تحرّك الجسزئ

الأبعد من هذا الخطّ فهو الذي على الطوق العظيم جزًّا واحداً من مسافته، فالجز الذي يلى الأبعد إن تحرّك أقلّ من جز كان الجسرز منقسماً ، وإن تحرَّك هو أيضاً جزءاً واحداً من مسافته نقلنا الكلام إلى الجز الثالث والرابع وهكذا إلى الجز الذي يلي المركز، فان تحسرتك شي منها أقلّ من جز لزم إنقسامه، وإن تحرّك كلّ واحد منها جـــزاً واحداً لزم أن يكون مسافة الجز الذي يلي المركز وحركته مساوية لمسافسة الجزء الذي على الطوق العظيم وحركته وهو محال بالضرورة وإن سكن الجزُّ الذي يلي الأبعد حين تحرَّك الأبعد جزًّا لزم إنفصاله عنه، وكذا الحال في ساير الأجزاء فيلزم تفكيك أجزاء الرحى على مثال دواير محيطة بعضها ببعض يظهر ذلك باخراج الخطوط المتلاصقة من مركز الرحى إلى الطوق العظيم منها في جميع الجهات، وقد إلتـــزموه مـع أنَّ الحسَّ يكذَّبه كما قلنا ، قالوا : إنَّ الرحى بتغكيك على مثال دوائر كما ذكرتم، ولكنّ فاعل المختار يلصق بعضها ببعض، ولا يشعر الحــــسّ بذلك للطافة الأزمنة التي يقع فيها التفكيك على ما في كشف المراد ٠

أقول: إذا كانت زيادة العظيمة على الصغيرة على نسببة عظيمة كنسبة الألف إلى الواحد لزم أن يسكن الصغيرة إلى أن يقطع العظيمة تسع مئة وتسعة وتسعين جزءاً ، ويحصل الإنفكاك ، في هذا القدر من الزمان واللصوق في زمان يقطع جزءاً ، فزمان اللصوق ألطف بكثير من زمان الانفكاك .

قال في الشرح:

ولأنه من أعجب العجائب أن يرزق أجزا الرحى من الله تعالى الفطنة بأنها كم ينبغي أن تقف ومتى ينبغي أن يلحق كل بالآخر فسي الحركة، ويراعى النسب ويحفظها ولم يتأت هذا للانسان مع كمالسه ولإستلزامه تفكك أجزا الإنسان وتألمه إذا وضع عقبه على الأرض وأدار على نفسه دورة كاملة، ونذكر هذا الدليل بالفارسية من ترجمة الشفللزياده التوضيح:

بدانکه حکما ٔ قائلین بجزّرا به اینطریق رد کردند که اگر جسم مرکّب از اجزا ٔ لا یتجزّی باشد چون خطّی فرض کنیم که از مرکز سنـــگ آسیاب به محیط کشیده شود به اعتقاد متکلمین این خط مرگـــب از اجزا الا یتجزی خواهد بود ، در اینصورت هنگامی که سنگ آسیاب میچرخد در خطّی که از مرکز به محیط کشیدیم هرگاه جزئیکه نزدیـــــك به محیط است که از اجزا و فوق سنگ آسیاب میباشد به اند ازه یك جز جابجا شود جزئیکه نزدیك به مرکزاست ودائره کوچکتر مینماید چه حال دارد؟ اگر بگوئیم آنهم به اندازه یك جز ٔ جابجا میشود لازم میآید كـه دائره مسیر او با دائره مسیر جزئ نزدیك به محیط مساوی باشد ، واگر بگویند : کمتر از یك جزئ جابجا میشود لازم میآید که جزئ تجزیه شود ، پس لا یتجزی نخواهد بود ، واگر بگویند : ساکن میشود لازم میآید کــه اجزا از هم بپاشند وگسیخته شوند ، اینست که متکلمین ملزم بـــــه گسیختگی اجزا شدند وبعض دیگر هطرفه قائل گردید ه اند ، نقــل از ترجمه شفا

\* \*

((مبطلة الجواهر الأفـــراد
في واجب القبول للأبعــاد))
((مما نفى الجزّ بقول مطلق
محاذياته الجهات فثـــق))
((برهان قطع وتناسب نفـى
معتقد النظام مهما سلفــا))
((وعذره الطغرة والتداخــلا
في فترة العقل يكون باطــلا))
((واستلزم الوهمي فكّياً لمـا

تساوت الأحزاء طباعاً فاعلمال

يعني: ان كون الجسم متصلاً وذا أبعاد ثلاثة أي خطوط ثلاثة متقاطعة على زوايا قوائم يبطل القول بالجوهر الفرد، مما أي من جمله ما نفى الجزّ بقول مطلق أي سوا كان في ضمن الجسم أو منفرداً) عبارة عن محاذات الجسم بجهاته الستّة لأن محاذي جهة الفوق غير ما يحاذي جهة التحت وهكذا ساير الجهات، برهان القطع وكذا برهان التناسب ينفى ويبطل معتقد النظام مع ما سلفا من أقوال المتكلّمين، وعسدر التظام بأن قطع المسافة للمتحرّكين يمكن أن يكون بنحو الطفسرة أو التداخل وهذا العسذر في فترة العقل يكون باطلاً، يعني ان الإنقسام الوهمي يستلزم الإنقسام الخارجي لأن طباع الأجزاء معها مساوية والوهمي يستلزم الإنقسام الخارجي لأن طباع الأجزاء معها مساوية والوهمي يستلزم الإنقسام الخارجي لأن طباع الأجزاء معها مساوية والمساوية والمساوية والمساوية ويندر المساوية ويندر ويندر المساوية ويندر الم

وقد إلتزموا إنتفاء الدائرة فقالوا: إنّ البصر يخطأ في أمر الدائرة فانّ الدائرة المحسوسة شكل مضرّس، وليست بدائرة حقيقيّة، وفيه أنّـــه ليس بشيء لأنّ هذا التضريس إن كان أصغر من الجزء لزم إنقسام الجزء وإن كان مساوياً أو أكبر وكيف ترى الجز ولا يرى ما هو مساوٍ له أو أكبر ٠

ومحصّل الاء ستدلال بنفي الدائرة بالفارسيّه كالآتي :

بدانکه ما حصل استدلال بنفی اینستکه دریك سطر از محیط تا مرکز که نگاه کنیم د وایر بسیار میتوان توهم نمود که هرچه از مرکز د ورندد بزگِترند ، وهرچه به مرکز نزدیکند کوچکترند ، وهر دائره از آن دوائر بسر دائره درونی محیط است، ودر دائره برونی محاط میباشد ، واگــــر معتقد بوجود اجزا باشيم ناچار دوايررا هم بايد مركب از اجـــزا بدانیم، ولیکن در آن صورت یا اینستکه ظاهر وباطن آن اجزا ٔ یکسان ملاقات میکنند پس ظاهر وباطن دایره یك اندازه خواهد بود ، وچون ظاهر هر دایره محاط با باطن دایره محیط مساویست ودو چیز که با یك چیز مساوی باشند متساوی اند ، پس باطن دایره محیط با باطن دایره محاط نیز مساوی خواهد بود ، وچون این استدلال را نسبت به تمام دائرهائیکه به یکدیگر محیط ومحاط اند بسط دهیم نتیجه ایسن میشود که هم....ه د وایر با هم مساوی اند ، پس به این ترتیب د وایسر کناری از دوایر میانی بزرگتر نخواهد بود وحال آنکه خلاف آن آشکـــار است، یا اینستکه ظاهر وباطن اجزائ یکسان ملاقات نمیکنند ، پــــس اجزا التجزيه شده اند كه قسمتي از آنها ملاقي وقسمتي غير ملاقييي میباشند ، نقل از صفحه ( ۳۷ ) ترجمه شفا ۰

(الدليل الثالث): إنّ الجسم الطبيعي عرّف بأنّه ما يمكن أن يغرض فيه خطوط ثلاثة متقاطعة على زوايا قوائم، فلو كان الجسم مركّباً

من أجزا ً لا تتجزّى فيكون الجسم حينئذ ذا مغاصل ، ولم يكسن الخطّ متصلاً ، بل ذا مغاصل ، فلم يكن الخطّ خطّاً بل نقاط متتالية ، فكسون الجسم واجب القبول للأبعاد ينفي الجزء ، وهو المراد بقوله: ((وحجم أُخرى لديهم دائرة)) ، وقوله: ((مبطلة الجواهر الأفرادي ٠٠٠)) إلخ ، شروع في تفصيل الحجم ٠

قال في الشرح:

إشارة (يعني: هذه الحجّة) إلى ما قال الشيخ الرئيس فـــــي الحكمة العلائيّة:

((جسم در حد ذات پیوسته است که اگر گسسته بـــودی قابل ابعاد نبودی)) ۰

(الدليل الرابع): إنّ المتحيّز بالذات لابدّ أن يكون مـــا يحاذي منه جهة الغوق غير ما يحاذي منه جهة التحت ، وكذا مـــا يحاذي منه جهة اليسار، وكذا مـــا يحاذي منه جهة اليسار، وكذا مـــا يحاذي منه جهة خلفه، فكلّ متحيّـــز يحاذي منه جهة خلفه، فكلّ متحيّـــز بالذات لابدّ أن يكون منقسماً في الجهات الثلاث ولو وهماً وفرضــاً ، وإليه أشار بقوله: ((مما نفى الجزّ بقول مطلق)) (سوا كان في ضــمن الجسم أو منفرداً ، ((محاذياته الجهات فتق)) ، ثم انّه (رحمه الله) بعد إبطال مذهب القائلين بالجوهر الفرد بالأدلّة المتقدّمة شرع فـي إبطال مذهب القائلين بعدم تناهي الأجزاء فعلاً ، والأدلّة التي ذكرها في إبطال الجزء وإن كان يبطل القول بعدم التناهي أيضاً لأنّها كانــت تبطل الجوهر الفرد مطلقاً سواء قيل بتركّب الجسم من أفراد متناهية منه

أو غير متناهية.

واستدل عليه بخصوصه بأدلة أُخرى:

(الأول): برهان القطع؛ وتقريره على ما في كشف المراد: إنّا لو فرضنا الجسم يشتمل على ما لا يتناهى من الأجزا كما هو مذهب النظّام لزم أن لا يقطع المتحرّك المسافة المتناهية في زمان متناه لأنّب لا يمكن قطعها إلا بعد قطع نصفها ، ولا يمكن قطع نصفها إلا بعد قطع نصفها قطع ربعها ، وهكذا إلى ما لا يتناهى ، فيكون هناك أزمنة غير متناهية فيستحيل أن يبلغ إلى النهاية ، فانّ الأجزا عند ، بالفعل .

قال في الشرح:

وقد ضرب مثل وهو: إنّ قائلاً قال: إنّي لحظت في بعسم مطارح النظر ذرّة يسير عليها بغل وهو لا يغرغ عن قطعها البتّة لأنّها مركّبة ما لا يتناهى ·

ثم قال في الشرح أيضاً:

ويترتب عليه أن لا يلحق السريع البطي الذا تحلل بينه السريع الواقف · مسافة معيّنة ، بل لا يلحق السريع الواقف

(الثاني): برهان التناسب؛ وتقريره على ما كشف المراد: إنّا نفرض أعداداً متناهية من الجواهر الأفراد ونولّفها في جميع الأبعاد، فامّا أن يزيد مقدارها على مقدار الواحد أو لا ، والثاني باطل وإلا للم يكن تأليفها مفيداً للمقدار ولا للعدد وهو باطل قطعاً ، وإن زاد مقدارها على مقدار الواحد حتى حصلت أبعاد ثلاثة حصل جسم منن

((برهان قطع وتناسب نفسيي

معتقد النظام مع ما سلفا))

((وعذرة الطفرة والتداخــــلا

في فطرة العقل يكون باطـــلا))

واعتذر عن الوجه الثاني (برهان التناسب) بالتداخل، فقال : لا يلزم من عدم تناهي الأجزاء عدم تناهي المقدار لأنّ الأجسسزاء تتداخل فيصير جزءان وأزيد في حيّز جزء واحد، وفي قدرة فلا يلزم بقاء النسبة.

ثم انه اعتذر النظّام ومن تبعه عن الوجه الأول (برهان القطع) بالطفرة، فانّ المتحرّك إذا قطع مسافة غير متناهية الأجزاء في زمان

متناه فاته يطفر بعض الأجزاء ويتحرّك على البعض الآخر وكذلك السريع يطفر بعض الأجزاء ليلحق البطىء، وهذان العذران باطلان بالضرورة كما ثبت في محلّه، وإلى البطلان المذكور أشار بقوله:

في فطرة العقل يكون باطلا))

وقال في الشرح:

وربّما يتمسّك في جواز الطفرة بدلو على رأس حبل مشدود وطرفه الآخر بوتد في منتصف بئر مع كلّاب يجعل في ذلك الحبل عند الوتد ويمد به فالدلو والكلاّب يصلان إلى رأس البئر معاً ، فالدلو قطع مسافة البئر حين ما قطع الكلاّب نصفه من غير وقوف للـكلاّب بالضرورة ، وفيه أنّ الدلو يتحرّك بحركة أسرع لأنّه يتحرّك بمحرّكين: أحد هما الكـلاّب والآخر الوتد ، والقوم إستدلّوا به على بطلان الجز ، فانّ هلهنا سريعاً وبطيئاً ، فالسريع إذا قطع جزاً فالبطي إمّا أن يقطع جزاً فيلـــزم وبطيئاً ، فالسريع البطي ، وإمّا أن يقطع أقلّ من جز فيلزم الإنقسام ،، وإمّا أن يتطع أقلّ من جز فيلزم الإنقسام ،، وإمّا أن يتحرّك هذا ويسكن وهو باطل بشهادة الحسّ بخلافه ، بل يلزم وجود المعلول بدون علّته التامّة لأنّ حركة الكلاّب علّة لحركة الدلو فكيف يتحرّك هذا ويسكن ذاك ؟ إنتهى .

\* \*

ثم انّ الناظم (رحمه الله) أشار بقوله : ((واستلزم الوهمي فكيّاً لمـــا

تساوت الأجزاء طواعاً فاعلما)



# غُرر في إثبات تناهي الأبعاد

((ولا تناهى الحبعد ينفي السلمى

في ضلعي الزاوية فليحسم))
((بوتر فآخر يزيد قصددر
ثم بذا القدر بأوتار أخصر))
((كلّ الزيادات ففي بُعد ظهرر

يعني: برهان السلمي ينفي لا تناهي البعد وهو بأن يقط يعني الزاوية ، بوتر أي بخط مستقيم فآخر أي بخط آخر زيد عليه قدر ثم بذا القدر بأوتار أخر( تكون المسافة بينها متساوية والفواصل متزايدة ) كل الزيادات تحصل في فواصل غير متناهية والحال ان اللا تناهي في الحاصرين (ضلعي الزاوية) إنحصر الحاصرين (ضلعي الزاوية) إنحصر

أشار في هذه الغرر إلى مسألة تناهي الأبعاد وهي أحسد المقاصد في العلم الطبيعي، وهي أيضاً مبدأ لمسائل أُخر منها: مسألة إثبات محدد الجهات كما سيأتي، ومنها: مسألة إمتناع إنفكاك الصورة

وما يتبعها أعني المقدار عن الهيولى •

قال في الشرح:

هذا من اللواحق، وإيراده في خلال تحقيق مهيّة الجسميم وأجزائه لتوقّف تلازم المادة والصورة عليه ·

قال في شرح الإشارات نقلاً عن الفاضل الشارح في هذه المسألة؛ لمّا بيّن الشيخ أنّ الجسم مركّب من الهيولى والصورة أراد بعد ذلك أن يبيّن إمتناع إنفكاك الصورة عن الهيولى ببرهان صورته هذه : كلّ جسم متناه ، وكلّ متناه مشكّل ، فالجسميّة لا تنفك عن الشكل ، والشكل لا يحصل إلا مع المادّة ، فالجسميّة لا تنفك عنها ، وكيف كان فقد لستدلّ المصنّف (رحمه الله) عليه بما ملخصه أنّه إذا فرضنا زاوية خرج ضلعاهما إلى ما لا يتناهى على الإستقامة ، فانّ النسبة بين زيدات فلعاهما إلى ما لا يتناهى على الإستقامة ، فانّ النسبة بين زيدات كلّما زاد الضلعان زادت الأبعاد على نسبة واحدة ، فاذا إستمدرت زيادة البعد بينهما إلى ما لا يتناهى مع وجوب إتصاف الثاني أعني ألبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والبعد بينهما بالتناهى لامتناع إنحصار ما لا يتناهى بين حاصرين والله يتناهى الله يتناهى المنافق النائوي أي المنافقة المنافق الله يتناهى المنافقة ا

وتوضيحه على في شرح التجريد للفاضل القوشجي:
إن كل زاوية فان لضلعيها نسبة ما إلى ما إشتملا عليه يعني إلى
بعد ما بينهما، وتلك النسبة محفوظة بالغاً ما بلغ، يعني إذا إمتدا
عسشرة أذرع مثلاً وكان بُعد ما بينهما حينئذٍ ذراعاً فاذا إمتدا
عشرين ذراعاً كان بعد ما بينهما حينئذٍ ذراعين، وإذا إمتدا ثلاثين

كان ثلاثة أذرع ، وعليه نقس ، وهذا معنى حفظ نسبتهما إلى بعد ما بينهما ، ولا شكّ أنّ بعد ما بينهما متناه لكونه محصوراً بين حاصرين ، فاذا ذهب الضلعان إلى غير النهاية لزم أن يكون نسبة المتناهي أعني الإمتداد الأول وهو عشرة أذرع في هذا الغرض إلى المتناهي أعني البعد الأول وهو ذراع بالغرض كنسبة غير المتناهي أعني الضلع الذاهب إلى غير النهاية إلى المتناهي أعني بعد ما بين الضلعين الذاهبين إلى غير النهاية ، هذا خلف، هذا ٠

وتقرير المصنّف لهذا البرهان المسمّى بالبرهان السلمي مأخـوذ من تقرير الشيخ ، وهو قوله بعد إشكاله بما أقامه القدما :

وإن إشتهى أحد بيان أن لابد من بعد غير متناه فليفرض على الخطّين الذاهبين نقطتين متقابلتين ، وليوصل بينهما بخط يكيون وتراً لزاوية التقاطع ، فلمّا كان ذهاب الخطّين إلى غير النهاية يكيون الزيادات على ذلك الأصل غير متناهية ، وليفرض تلك الزيييادات متساوية ، فلمّا كان كلّ زيادة توجد في بعد فهي موجودة في ما فوقي فيلزم أن يكون بعد توجد فيه زيادات غير متناهية بالفعل متساوية فيكون فيلزم أن يكون بعد توجد فيه زيادات غير متناهية بالفعل متساوية فيكون فيلن ألبعد زايداً على البعد الأصل بما لا نهاية له ، فيكون غيير متناه ويلزم الخلف لأنّيادات فغي بعد ظهر)) .

قال المصنّف في الشرح:

أشرنا إلى تقرير الشيخ فقلنا : ولا تناهي البُعد مطلقاً ينفــــي البرهان السلهي في ضلعي الزاوية فليحسم أي فليقطع بوتر هو البُعـــد

الأصل، فآخر أي فبوتر آخر زيد على الأول بقدر ثم زيد هذا القسدر الذي كان الآخر زائداً على الأصل بأوتار أخر أي في كلّ من أوتار أخر بحيث يزيد كلّ تال على سابقه بمثل ما زاد سابقه على سابقه، شسم قال: وهذا المصراع إشارة إلى قول الشيخ: ((وليفرض تلسسك الزيادات متساوية))، قيل: إنّما فرض التساوي إذ لو كانت الزيادات الغير المتناهية على سبيل التناقص لم يجب أن يكون البُعد المشتمل عليها غير متناه لأنّا إذا فرضنا خطّاً بقدر شبر ونجعل البُعد الأول على يكون غير منصف شبر ثم ننصف النصف الباقي ونزيد على البُعد الأول حتى يكون ثالثاباً ثم ننصف نصف النصف ونزيد على الثاني فيكون ثالثاباً وهكذا يمكن تنصيف الباقي إلى غير النهاية لأنّ الخطّ قابل للقسمة إلى غير النهاية لأنّ الخطّ قابل للقسمة الزيادات شبراً واحداً بل أنقص منه،

وأمّا إذا كان التزايد على سبيل التساوي فهو يغيد المطلبوب، وإنّما إقتصر عليه لأنّ المثل موجود في الزايد ، فأذا علم حصول المطلوب من اعتبار المثل علم حصوله من الزايد بالطريق الأولي دون العكس، ثم ذكر اعتراض المحاكمات وجوابه طوينا عن ذكره حذراً عن التطويل ·



### بُرهُان المسامتة وبرهان الموازاة وبرهان التطبيق

((مبطل لانهاية ذي ثابتة

في الخطّ فقد أول المسامتة)) ((إن من موازاة إليها حرّكا

قطر تناهی وبعکس ذلکــــا))

((آخرها يغقد والتطبيقــــا

خذ للتناهي مأخذأ وثيقـــا))

يعني: انّ اللا نهاية الثابتة في الخطّ يبطلها فقدان أولالمسامتة ، انّ تحرّك قطر الكرة المتناهي إليها انّ تحرّك قطر الكرة المتناهي إليها أي إلى المسامتة وبعكس ذلكا يعني: انّ تحرّك قطر الكرة مسلم المسامتة إلى الموازات، آخرها أي آخر نقطة المسامتة يفقد وبرها ألى التطبيق خذ للتناهي مأخذاً وثيقاً أي مدركاً لتناهي الأجسام التطبيق خذ للتناهي مأخذاً وثيقاً أي مدركاً لتناهي الأجسام التعليف المناهي المناهي المناه

أشار في هذه الغرر إلى بــراهين ثلاثة، وهي: برهــــان المسامتة، وبرهان الموازاة، وبرهان التطبيق:

(الأول): برهان المسامتة: وهو على ما قرره الغاضل اللاهيجي أنَّ الأبعاد والإمتدادات الموجودة أو المغروضة كلُّها متناهية لأنَّها لـو كانت غير متناهية يجوز لنا أن نفرض خطّاً هو غير متناه، ونفرض خطّـــأ آخر بموازاته وهو متناه، ونغرض أحد طرفى هذا الخطّ ثابتاً وطرفــــه الآخر متحرَّكاً إلى جانب الخطُّ الغير المتناهي، ولكنَّه بعد الشروع في الحركة لا يبقى موازياً مع الخطّ الغير المتناهي بل يتبدّل موازا تــــه بالمسامتة ، والمراد من المسامتة أن يكون الخطّ من خطّ آخر بنحو لــو طوّلنا ه لكان يبلغ إلى الخطّ الآخر، والخطّ الموازي يكون على خلافه وهو أن يكون الخطّان كلّما أطيلاً لم يبلغ أحد هما إلى الآخر، وهــــذه المسامتة لا تحصل للخطّين مطلقاً ، بل تحصل إذا كان أحد الخطّيين بحيث يذهب إلى غير النهاية، فاذا كان الخطّ الآخر غير متنــاه بالضرورة يكون الخطّ الأول الموازي له مسامتاً له بعد الحركة ، وحيـــث انَّ المســــامتة المذكورة تكون بعد الموازاة ، فلابدَّ أن يكون لها أولاًّ ومبتد الله عبتدي إلى المسامتة من هذه النقطة لأنه كل كا لم يكن ثم وجد وكان لابد الله وكون لظهور ووجود ه أولاً ومبتد ئاً ولكن في الصورة المذكورة (أي صورة فرض أحد الخطّين غير متنهاه) لا يمكن أن يكون لظهـــور المسامتة أولاً لأنَّه أي نقطة فرضت من الخطَّ الغير المتناهى مبتد ئــــاً للمسامتة تكون قبله نقطة يكون المسامتة بها مقدّماً على المسامتة بهـــذه النقطة المغروضة، وهكذا إلى أن يذهب إلى غير النهاية، فإن قبـــل الخصم أنّ في هذه الصورة (أي صورة فرض أحد الخطّين غير متنساه) يكون للمسامتة أول منه يبتدئ على التسامت ، وهذا خلف، لأنَّا فرضنا قبله نقطة أُخرى تكون المسامتة بها مقدّماً على المسامتة للنقطة المفروضة

وإن لم يقبل الخصم في هذه الصورة أن تكون لها أول مبتدئ منسسه للتسامت يلزم أن لا يكون للموجود بعد العدم إبتدا، وهذا محسال وبعد بطلان اللا تناهي يكون أبعاد العالم متناهياً ، وإذا ثبست أن أبعاد العالم متناهياً ، وإذا ثبست أن أبعاد العالم متناهية يثبت الجهة لأن الجهة تكون نهاية الإمتداد، فكما أن نهاية كلّ خطّ أو جسم يكون جهة ذلك فكذلك نهاية العالم تكون جهة العالم ، والمشهور أن الجهات في الأجسام ستّة ، ومحدد الجهات هو الغلك الأعظم ، فانّه يعين جهة الفوق والتحت بمناسسبة كرويّته فيسكون محيطه جهة الفوق ومركزه جهة التحت .

وقرر المصنّف برهان المسامتة ببيان آخر، وهو أنّا إذا فرضنا كرة خرج من مركزها قطر متناه مواز لخطّ غير متناه وتحرّكت الكرّة حتى زالت المسوازات إلى المسسامتة وجب أن يكون في الخطّ الغير المتناهي نقطة هي أُولى نقطة المسامتة، واللازم محال بيان اللنزم أنّ المسامتة حادثة، فليكن لها أول، وأمّا بيان إستحالة اللازم فلأنّه إذا كان الخطّ متناهياً كان أول نقطة المسامتة نقطة رأس الخطّ، وأمّا إذا كان غير متناه فكلّ نقطة يعيّن أنّها أُولى نقطة المسامتة قبلها نقطة أخرى المسامتسة معها قبل هذه، وإليه أشار بقوله: ((مبطل)) أي ((نهاية ذي ثابتة في الخطّ فقد أول المسامتة)) ((إنْ من موازاة إليها حرّكا قطر تناهي)) .

(البرهان الثاني): برهان الموازاة، وتقريره على ما في الشرح: إنّا إذا فرضنا قطر الكرة مسامتاً لخطّ غير متناه ثم تحرّك مسن المسامتة إلى الموازاة لزم أن لا يكون في الخطّ الغير المتناهي نقطـــة هي أخيرة فقط للمسامتة، واللازم باطل لكون المسامتة منقطعة، فلابــد

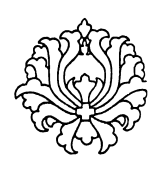
لها من نهاية .

وبيان الملازمة ظهر مما ذكر وإليه أشار بقوله: (( وبعكس ذلكــــا آخرها يفقد )) ٠

(البرهان الثالث): برهان التطبيق، وقد مضى في العلّــــة والمعلول، ولمزيد الغائدة ننقل تقريره من كشف المراد:

قال (رحمه الله):

وتقريره أنّ الأبعاد لوكانت في متناهية لأمكننا أن نغرض خطّين غير متناهين مبدؤهما واحد ثم نغصل من أحدهما قطعة ثم نطبق أحدد الخطّين على الآخر بأن نجعل أول أحدهما مقابلاً لأول الآخر، وثاني الأول مقابلاً لثاني الثاني، والثالث للثالث وهكذا إلى ما لا يتناهي فأن إستمر كذلك كان الناقص مثل الزائد وهو محال بالضرورة ، وإنانقطع الناقص إنقطع الزائد لأنّ الزائد إنّما زاد بمقدار متناه، وهو القدر المقطوع والزائد على المتناهي بمعقدار متناه يكون متناهياً ، فالخطّان متناهيان وهو المطلوب ، وإليه أشار بقوله : (( والتطبيقا خذ للتناهيي مأخذاً وثيقاً )) .



# غُرر في انّ الصُورة في هذا العالم الطبيعي لاتنفك عَن الهيولي

يعني : ان الشكل للجسم الطبيعي فعليته وما قبولا كان قوامه وذا هيولى ، إن هو أي الجسم بنفسه صار ذا شكل وحد يعني : يلزم أن يكون الأجسام كلّها على شكل واحد وكان الجزّ والكل مساويساً ، ونسبة الفاعل الواحد مع الأفراد المتصلة واحد مع أنه أي الجسم بنفسه لا يقبل القسمة .

أشار في هذه الغرر إلى بيان إمتناع إنفكاك الصورة الجسميّـة عن الهيولى ، وهذه المسألة تتفرّع على مسألة إثبات تناهي الأبعـاد ،

فانّ لزوم الشكل للصورة بتوسّط التناهي ، فانّ الشكل على ما قيل في تعريفه هو المقدار المحدود كما قالوا: إنَّ الشكل هو ما أحاط به حـــد " أو حدود ولكنّه إذا حقق كان ما هيّته من الكيفيّات المختصّة بالكميّـــات، والحدُّ في هذا الموضع هو النهاية، وكان المفهوم من الشكل هو هيئة شي يحيط به نهاية واحدة أو أكثر من واحدة من جهة إحاطتها به، فاذن الشي ٔ المتناهي يلزمه أن يكون ذا شكل ، فكلّ إمتداد جسمانــيّ ملزوم لـشكل معين، والشكل المعين ملزوم للمادة، ثم أنَّ الدليل علي كون التشكّل بالهيولي أنّ لزوم الشكل للجسميّة (أي الإمتداد) إمّـا أن يكون من حيث هي منفردة بنفسها عن المادة وما يكتنفها أو لا يكسون كذلك بل يكون بمد اخلة المادّة ولواحقها في ذلك اللزوم، والأول إمّا أن يكون لنفس الجسميّة أو لشي ما غيرها ، فهذه ثلاثة أقسام ، فــان كان لنفسها منفرداً عن المادّة وما يكتنفها من اللواحق كالفصل والوصل فيلزم تشابه الأجسام في المقادير وذلك لأنّ الإختلاف فيه إنّما كـــان بسبب الفصل والوصل والتخلخل والتكاثف والكيفيات المختلفة المقتضية لذلك، وبالجملة: بسبب إنفعالات المادّة عن غيرها، ويلزم أيضـــاً التشابه في الهيئات والأشكال، وأيضاً يلزم كلُّ جز عفرض من الامتداد ما يلزم الكلُّ من المقدار فيكون فرض القليل والكثير منه واحداً إلى غيسر ذلك من التوالى الغاسدة، وإن كان لشى عيرها يكون مؤثّراً في ....ه والامتداد منفرد بنفسه عن المادّة وعمّا يوجبه المادّة من اللواحق فيلزمه كون الجسم في نفسه من غير هيولا ه قابلاً للفصل والوصل وكان له فــــى نفسه قوّة الإنفعال وهو محال لا ستلزامه أن يكون مادّياً وقد فرضنـــاه منفرداً عنها، هذا خلف

نبقى أن يكون بمشاركة من الحامل وهو الهيولى ، فثبت منسسه إحتياج الصورة الجسمية في وجود ها وتشخصها إلى الهيولى فسسسي ماهيتها ، فاذا هي لا تنفك عن الهيولى وذلك هو المطلوب أخذت من الإشارات وشرحه ملقّقاً ومختصراً ·

### وقال في الشرح:

إنّ دليل كون التشكّل في الإمتداد بالهيولى أنّ لزوم الشكـــل للامتداد إمّا أن يكون لمادّته الحاملة ولواحقها أو لا يكون لها مدخــل فيه، وعلى الثاني إمّا أن يكون لزوم الشكل للامتداد بنفسه عن نفســـه أو عن غيره، فالأخيران باطلان فبقي الأول ·

وقد أشرنا إلى بطلان الأول منهما بقولنا : إذ هو أي الجسم بمعنى الإمتداد إن بنفسه أي بحيث لو إنفرد عن المادة ولواحقه هو ذو شكل عن نفسه وحد أي الشكل فلزم أن يكون الأجسام بأسره مشكّلة بشكل معيّن أو وحد الجسم فيكون مقادير الأجسام واحدة لكسون الشكل تابعاً للمقدار •

### بيان اللزوم:

إنّ الإمتداد أمر واحد ، والغرض أنّه علّة للشكل بلا مدخليّ للمادّة ولواحقها ، ووحدة العلّة تستلزم وحدة المعلول ، فثبت كرون الشكل حينئذ وكذا متبوعه واحداً ، والجزء من الجسم إستوى مع كلّ منه في الشكل والمقدار ، فانّ العلّة التي هي الإمتداد في الجزء والكرل واحدة ، فأقلّ قليل من الإمتداد يساوي أكثر كثير منه ، والمطلوب نفيي

الكليّة والجزئيّة حتى يكون هذا محذوراً آخر لازماً لهذا الشقّ، وإليه أشار بقوله: (( إستوى مع كلّ)) ، وأشرنا إلى بطلان الثاني منهما وهو أن يكون الإمتداد بلا مدخليّة المهاد قابلاً للشكل عن فاعل غيره بقولنا : ونسبة الغير ( مفارقاً أو مقارنها إستوت للمتصل أي الإمتداد الجسماني .

وبالجملة: لا مخصص لأن يعطي الغير هذا الشكل بهـــــــذا الإمتداد وذاك بذاك، والمغروض عدم مدخليّة المادّة ولواحقها ·

### قال في الحاشية:

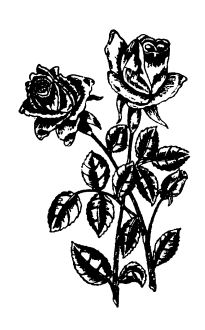
بخلاف ما إذا كان اعطاء الغير بمدخليّة الماديّة ولواحقها ، فان الماديّة باعتبار لحوق عارضة إستعدّت بشكل معيّن ، وباعتبار عارضة أخرى إستعدّت لشكل معيّن آخر ، فلا يلزم التخصيص بلا مخصص على الفاعل ، وكذا إختصاص بعض أفراد نوع واحد من النبات مثلاً بالحلاوة وبعض آخر بالمرارة ، وبعض بالبياض وبعض بالسواد ، لأجل المسادّة ولواحقها ، إنتهى .

#### قال في الشرح:

مع أنّه أي المتصل بنفسه لا ينفعل محذور آخر في هذا الشـــق بيانه أنه لو لزم الشكل للامتداد بلا مدخليّة الماديّة عن فاعل غيره لكـان الإمتداد منفعلاً بنفسه من غير هيولاه لأنّه إنّما يقبل الأشكال المختلفة إذا أختلف، وإختلاف الإمتدادات لا يتصوّر إلا بانفصال بعضها عسن بعض وإتصال بعضها ببعض، وتخلخلها وتكاثفها وباختلافها في قبول الكيفيّات الفعليّة والإنفعاليّة .

وبالجملة: بورود الإنفعالات عليها وهو محال ، فان هذه لواحق الهيولى ، والمغروض عدم مدخليّتها ، وهذ ، الجملة معنى قوله (رحمها الله) :

((ونسبة ألغير إستوت للمتصل مع أنّه بنفسه لا ينفعـــل))



### غُرر في اَنَّ الهيوُليُ لانتعري عن الصورة

((ما جرّدت عن صورة هيولي

إذ عند هذا ذات وضع أو لا)) ((ني أول بذاتها تحيــــنزّت

وذا محال وعلى الثاني إكتست))

ومع تجرّد فما المعيــــن))

((فهذه بالصور السوابـــــق

منشأ الإختلاف في اللواحـــق))

يعني: ما جردت عن صورة هيولى إذ عند هذا (أي عنــــد التجرد لو جردت عن كافة الصور) ذات وضع (بأنها هلهنا أو هنــاك) أو لا (أي ليست ذات وضع) في أول (وهو كونها قابلة للاشـــارة الحسية يلزم أن تكون) بذاتها تحيزت وذا محال (لأنها ليست بجسم) وعلى الثاني وهو عدم كونها ذات وضع إكتست حين إكتست (لأنــه لا يمكـن لا معنى للهيولى إلا الجوهر القابل للصور) بصورة تعينه (إذ لا يمكـن

إكتساؤها بكل الصور) ومع تجرد (للهيولى) فما المعين (بصيغة إســـم الفاعل لإستواء الصور جميعاً بالنسبة إلى القابل وهو الهيولى والفاعل) فهذه (أي الهيولى) بالصورة السوابق منشأ الإختلاف في (الصـــور) اللواحق٠

أشار في هذه الغرر إلى أنّ الهيولى لا تتعرّى عن الصـــورة وشبّهها الشيخ الرئيس بالعرأة القبيحة المنظر كلّما يكشف قناعهـــا تغطّي وجهها بكمّها لكي لا يظهر قبح منظرها ، واستدلّ العصنّف على عدم تعرّيها عن الصورة بأنّها لو تجرّدت عن الصورة فهي في هـــذه الحالة إمّا أن يكون ذات وضع أي قابلة للاشارة الحسيّة إليها بأنّــها هلهنا أو هناك أو لا تكون ذات وضع ، فعلى الأول يلزم أن تكـــون متحيّزة بذاتها أي شاغلة لمكان إذ لا معنى لقبولها الإشارة بأنّها هنا أو هناك إلا أنّها في هذا الحيّز أو ذاك الحيّز .

(الحيّز عند المتكلّمين هو الغراغ المتوهّم المشغول بالتحيّلين الذي لولم يشغله لكان خلاً كد اخل الكوز بالنسبة إلى الماء ، والمكان عند هم قريب إلى معناه العرفي وهو ما يعتمد عليه المتمكّلين كالأرض للسرير مثلاً ، فالواقع من شاهق الجبل وهو في الهواء في حيّز إذ يقال : إنّه هنا أو هلهنا ، وليس في مكان إذ لا يعتمد على شيء ، فاذا حصل في الأرض حصل في مكان ، فالمكان عند هم أخصّ من الحيّز ، وعنلل الحكماء هما واحد ، وهو البعد المجرّد الموجود على طريقة الإمشراق ، أو سطح باطن الحاوي المشتمل على سطح ظاهر المحوي) .

والمغروض تجرّد ها عن الجسميّة فكانت متحيّزة بالذات، وهـــذا

محال لأنّ الهيولى متحيّزة بالعرض، والجسم متحيّز بالذات مال المكان وكذا ليست ذات وضع بمعنى المقولة أو جزء المقولة إذ ليس لهــــا أجزاء ذات ترصيف وترتيب، بل الجسم كذلك بالذات، وقد إقتصرنا في المحذور على هذا إختصاراً، وقد يقال بعد ما كانت قابلة للاشارة الحسيّة فامّا أن لا تنقسم أصلاً فهي النقطة أو في جهة واحدة فقط فهي الخطّ، أو في جهتيه فهي السطح أو تنقسم من جميع الجهات فـــهي الجسم، هذا خلف، لأنّها (أي الهيولى) ليست بشيء من ذلك بـــل هي الهيولى، إنتهى كما في الحاشية و

وعلى الثاني وهو عدم كونها ذات وضع فيلزم أن تكون مكتسسية بالصورة الجسميّة المعيّنة ، وهو المطلوب ، ووجه تقييد الصورة بالمعيّنة هو عدم إمكان إكتسائها بكلُّ صورة دفعة، والإشارة إلى أنَّ التعييــن لا يكون إلا بمعين، والتخصيص بصورة دون صورة لا يكون إلا بمخصص لئلا يلزم الترجيح بلا مرجّع ، فلو قلنا بتجرّد الهيولي عن الصورة فمــا المعين مع تساوى نسبة القابل وهو نفس الهيولي والفاعل إلى جمسيع الصور، وهذا بخلاف ما إذا كانت متصوّرة بصورة وقد نفتها ولبسيت أخرى ، فان الصورة السابقة معينة ومخصصة للهيولي باللاحقة ، فالمستعد وإن كان هو الهيولي إلا أنّ ما به الإستعداد هو الصورة السابقـــة، للعلقة ، وكذا في المضغة مشروط بسبق العلقة وهكذا ، فهلهنا ثلاثــة أشيا ً: المستعد وهو الهيولي ، وما به الاستعداد وهو الصورة السابقة ، والمستعد له وهو الصورة اللاحقة ، فالإستعدادات المنتفية إنَّما هي بالصور المتنوّعة والأمزجة المختلفة ، ولذا قال في الشرح : فاذا إنضــــمّ إلى هذا القابل الغير المتناهي في الإنفعال جود الفاعل الغيـــــر المتناهي في المتناهي في الفعنّال إستمرّ نزول البركات وانفتح أبواب الخيرات إلــى غير النهاية ، وإلى هذا أشار بقوله :

((فهذه بالصور السوابق منشأ الإختلاف في اللواحق))

قال في الشرح:

وهكذا في السوابق على السوابق على سبيل التسلسل التعاقبي المجوّز عندهم، بل قال الشيخ في الإشارات: تحت هذا سرّ وهمد عدم إنقطاع الفيض وعدم الإمساك عن الجود إذ يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء، إنتهى .



## غُرر في أن كلاً مِن الهيولي والصورة محتاجة الى الأخرى بوجهٍ غير دائر

(( وصورة ما شركت علّــتها

كما إليها إحتاج شخصيّـتها))

((لا غرو فالكلّي وجوده علن

مع أنّ شركة خفيفة المـــؤن ))

((بل في زمانيّاتها دهريّـة

مثل التوسّط من القطعييّة))

يعني: وصورة ما (إبهامية) شركت علّتها (أي علّة الهيولى بنحو جزّ العلّة وعلّة الهيولى هو المغارق العقلي فكلاهما يشتركان في العليّة) كما إليها (أي الهيولى) إحتاج شخصيّتها (أي الصورة الشخصيّة فللشمّل) لا غرو (جواب عمّا قيل أنّ الطبيعة المبهمة وهي صورة ما كيف تكون منشأ لذات شخصيّة أعني الهيولى ؟ فأجاب بقوله) : فالكلّسي وجود معلن (لأنّ الطبيعي بمعنى وجود أفراده) مع أنّ شركة خفيفــة وجود معلن (لأنّ العقل وإن إمتنع عن تجويز كون الطبيعة علّة تامّة لكنّــه لا المؤن (لأنّ العقل وإن إمتنع عن تجويز كون الطبيعة علّة تامّة لكنّــه لا يمتنع أن تكون شرطاً ورابطاً بنحو جزء العلّة) ، بل (هذا ترق) فـــي

زمانيّاتها أي في زمانيّات من الصور صورة دهريّة مثل التوسّط (الحركـة التوسطيّة) من (الحركة) القطعيّة ·

أشار في هذه الغرر إلى كيفيّة تعلّق الهيولى بالصورة والأقسام المحتملة فيها أربعة لأنّه إمّا أن يكون الهيولى محتاجة إلى الصورة مسن غير عكس أو الصورة محتاجة إلى الهيولى من غير عكس أو يكون كلل واحدة منهما محتاجة إلى الأُخرى أو لا يكون ولا واحدة منها والأول منها على ثلاثة أقسام، فانّ الصورة تكون للهيولى إمّا علّة مطلقة أو جزّ منها أو لا علّة ولا جزّ علّة، والحق عند المصنّف من هذه الثلاثة هو كون الصورة جزّ العلّة كما أنّ المتحقق من المحتملات الأربع هو المحتمل الثالث ( وهو أن يكون كلّ واحد منهما محتاجاً إلى الآخر من غير وجهدا دائر) .

وأشار المصنّف إلى مختاره (وهو كون الصورة جزّ العلّة) بقوله : (( وصورة ما شركت علّة الهيولى ، فالهيولى محتاجة إليها في الوجوو والبقائ إحتياج الشيئ إلى جزّ العلّة التامّة)) ، والمراد بعلّتها التي صورة ما شركت لها هي العلّة الفاعليّة من المفارق العقلي ، فهولة الفاعل وذلك الشرط هما المرادان بقولهم : إنّ الهيولى يستحفو وحد تها الشخصيّة بواحد بالعدد ( العقل المفارق ) ، وواحد بالعموم ( الصورة المبهمة ) ، وقد شبّهت الحكمائ المعقّب القدسي واستحفاظه الهيولى الشخصيّة بالصور المتراد فة المستمرّة بمن يمسك سقفاً معيّدا بدعائم متعاقبة يزيل واحدة منها ويقيم أُخرى بدلها ·

وأمّا إحتياج الصورة إلى الهيولى يكون في شخصيّتها بمعنــــى إمارة التشخّص، لأنّ تشخّصها يكون بوجود ها الخاص، فالصــــورة الشخصيّة تحتاج إلى الهيولى في شكلها، وساير ما يطرأ عليها مـــن أحوالها وأعراضها فكانت الصورة في بعض أعراضها محتاجة إلى الهيولى وهو الشكل، فالمحتاج إلى الهيولى ليس طبيعة الصورة، ولا وجود هـا بل بعض أعراضها .

قال المصنّف في الحاشية:

ليس المراد بالتشخّص في قولهم: الصورة محتاجة إلى الهيولي في التشخّص، وكذا في قولنا: إحتاج شخصيّتها التشخّص الحقيقيي الذي هو الوجود بل إماراته وكواشفه التي هي الكيف والكمّ والوضيع المعيّنة وغيرها كما في قولهم: إنّها محتاجة في التشكّل، فانّ الشكل منها، وقد عرفت أنّ إحتياج الصورة إلى الهيولي فيها معنيها، لا إحتياج في القبول والإنفعال، وأمّا الهيولي فهي في وجود ها محتاجة إلى طبيعة الصورة فاعل الهيولي ومعطي إلى طبيعة الصورة فاعل الهيولي ومعطي وجود ها بل بمعنى كون الوجود مفيضاً عليها من علّتها التي هيي العقل المغارق، والمعقّب القدسي من مير الصورة، فتكون الصيورة شريكه لعلّتها، وبهذا البيان يندفع الدور الإحتمالي وإلى هذا أشار المضنّف في عنوان الباب بقوله: ((بوجه غير دائر))، وإلى الحاجة

(( وصورة ما شركت علّتهــــا

كما إليها إحتاج شخصيّـــتها))

ثم إن هنا إشكالان:

(الأول): إنّ الطبيعة المبهمة (وهي صورة ما) كيف يكون منساً لذات شخصية وهي المهيولي ؟ ويجب أن تكون العلّة أقوى من المعلول (الثاني): إنّ الكليّ الطبيعي ليس له وجود إلا بمعنى وجرود أشخاصه، والشخص هنا (أي الصورة) محتاج إلى المهيولي، فما السذي يكون شريكاً لعلّتها ؟ •

والجواب عنهما:

إنّ الكليّ الطبيعي وجوده ظاهر بحيث لا يمكن سلبه عـــــن الأفراد كما أنّه لا يصحّ سلب الشخص عن الأعيان، فكما لا يصحّ سلب الإنسانيّة عن زيد فكذا لا يصحّ سلب طبيعة الإنسانيّة عنه، وليس من شرطه وجود عنوانين أن يكون كلّ منهما موجوداً بوجود على حـــدة كالإنسان مثلاً، فانّه مركّب من الجنس والفصل وهما موجودان بوجــود واحد، وهذا لا ينافي عليّة الفصل للجنس، فانّ هذا الوجود الواحد من حيث انّه وجود الفصل علّة ومن حيث انّه وجود الجنس معلــول، وهذا بناءاً على كون مفيض وجود الجنس غير الفصل أعني العلّـــــة الفاعليّة لوجود هما، فانّه يوجد مهيّة الفصل والجنس، لكن بامــــرار وجود من الفصل إلى الجنس، وأمّا بناءاً على التحقيق من كون الفصل حقيقة نفس وجود الجنس، فالآخر أظهر حيث انّ موجود يّة الجنــــس حينئذٍ بالفصل،

قال المصنّف في توضيحه في الحاشية بما هذا لفظه: ليس المراد بصورة ما الفرد المنتشر ولا الطبيعة الكليّة، لا مــن حيث التحقق، بل المراد الكلّي من حيث التحقق، فذات الصـــورة الموجودة شيء والصورة الشخصيّة المحفوفة بالشكل وغيره من العـــوارض الغريبة المشخصة شيء ، فالطبيعة موجودة وشخصها أيضاً موجود، ولهذا فالشخص موجود بالإتفاق، والكليّ الطبيعي وجوده معركة الآراء ،فذات الصورة محتاجة إليها للهيولى وشخصها محتاج إليها ، وإلى لواحقها من الفصل والوصل والحرّ والبرد والتخلخل والتكاثف ، وبالجملـــــة الإنفعال ، إنتهى ٠

هذا ، مضافاً أنّ كون الشي عزر علّة أخفّ مؤنة من كونه تمام العلَّة لأنَّ العقل وإن إمتنع عن جواز كون واحد بالعموم (الصــــورة المبهمة) علَّة حقيقيَّة لواحد بالعدد (الهيولي) لا يمتنع عن تجويز كونه شرطاً ورابطاً لواحد بالعدد ، فغي تلك الوجود الضعيف الذي حظّه من الوجود قوّة كونه قوّة الوجود لا غير، وفي إسناده إلى الواحد بالعموم كما يقال عنه: تحقق أعدام متعددة من أجزا العلَّة التامَّة لوجود شيئ انّ عدمه يستند إلى جامع هذه الأعدام لئلا يلزم توارد العلل المتعدد $^{4}$ على معلول واحد ، ثم انه أشار على سبيل الترقي إلى مطلب آخر أهـم وهو إثبات وجود صورة د هريّة للزمانيّات بعد أن أثبت الوجود لطبيعة الصورة الجسميّة ، فقال : بل في زمانيّاتها صورة د هريّة واقعة في الدهر لا في الزمان، فانها أصلها المحفوظ وسنخه الباقي، منتهة إلىيى المبادى العالية الثابتة على حالة واحدة، وتلك الصورة الدهرية مسن هذه الصورة الزمانيّة، مثل الحركة التوسطيّة من الحركة القطعيّة فــــــــــى كونها راسمها وحافظها ٠

قال في الحاشية:

قد مرّة معنى الدهر والزمان والسرمد ، والفرق بين هذا الترقّبي وما قبل إنّا في ما قبل كنّا بصدد إثبات الوجود لطبيعة الصورة ، ونحن هنا بصدد إثبات الوحدة والثبات بعلاوة الوجود ، إنتهى •

وإلى هذا المطلب أشار بقوله:
((بل في زمانيّاتها دهـــريّة
مثل التوسط من القطعـــيّة))



### غررفي الصورة النوعية

((ذا صور نوعيّة جسم ثقيف مبادي الآثار اللواتي تختيلف)) ((لشركة الصورة والهيسولي مع كون شأن هذه قبسولا )) ((في أنّها أعراض أو جواهر مشّاء وإشراقيّة تشاجسروا)) ((وعندنا جواهر بالعسرض ذا كونها عين الفصول مقتضى))

يعني: ذا صور نوعية جسم ثقف (بمعنى وحد الجسم في حال يكون ذا صور نوعية هي) مبادئ الآثار اللواتي تختلف (لكون بعضها حارّاً أو بارداً أو متحيّزاً وغير ذلك) لشركة الصورة (الجسميّة بين الأجيسام كلّها) والهيولى كذلك (فيلزم إشتراك الأجسام كلّها في الآثار) مع كون شأن هذه (أي الهيولى) قبولاً (والقابل لا يكون فاعلاً فتعيّن أن يكون ضورة أخرى نوعيّة تكون منشأ للآثار المختلفة) في أنّها (أي الصور النوعيّة) أعراض أو جواهر، مشّاء وإشراقيّة تشاجروا (فذهب الإشراقي إلى كونها أعراضاً والمشّاء إلى كونها جواهر) وعندنا جواهر (ولكن) بالعسرضذا

(أي كونها جواهر بالعرض) كونها (أي كون الصور النوعيّة) عين الغصول الحقيقة مقتضى ·

أشار في هذه الغرر إلى حقيقة الصور النوعية ، والمراد بالصورة النوعية هي المبدأ للآثار المختلفة ، والبحث عنها في ذيل البحث عن مقوّمات الجسم (الهيولى والصورة) للاشارة إلى أنّها أيضاً من مقلورة الجسمية الأجسام النوعية ، يعني كما أنّ الإمتداد الجسماني أعني الصورة الجسمية من مقوّمات الجسم المطلق وجز من مهيّة كذلك الصورة النوعية مسلسن مقوّمات الجسم النوعي ، وإنّما سُميت بالنوعية لتنوّع الأجسام بهلا أي صلحكة المهيولى كذلك الصورة البحسية محصّلة للهيولى المجسّمة ، فنسبة الصورة النوعية إلى الهيولى المجسّمة أعني الجسم المطلق نسبة الفصل الصورة النوعية إلى الهيولى المجسّمة أعني الجسم المطلق نسبة الفصل المورة النوعية ، وإلى هذا المعنى أشار بقوله : ((ذا صور نوعيّة جسسم نولى يعنى : إنّ الجسم المطلق وجد في حال يكون ذا صور نوعيّة ،

واستدل المصنّف على إثبات الصورة النوعيّة في الأجسام باختلاف آثارها ككون بعضها حارّاً وبعضها بارداً وبعضها حلواً وبعضها مسرّاً إلى غير ذلك من الآثار، فالمقتضي لهذا الإختلاف لا يخلو إمّا مسن أن يكون أمراً خارجاً عن ذات الجسم أو يكون الصورة الجسميّسة أو الهيولى أو صورة أخرى طبيعيّة، فلا يكون الأول بالضرورة، وأمّا الثانسي والثالث أي الصورة الجسميّة والهيولى فانّهما مشتركان بين الأجسام كلّها، فيلزم إشتراك الأجسام كلّها في الآثار، وهو باطل بالحسسس والعيان، مضافاً إلى أنّ شأن الهيولى هو أن يكون قابلاً ولا يكون فاعلاً،

فتعيّن أن يكون المقتضي لإختلاف الآثار هو الصورة النوعيّة ، وإلى بطلان القسمين أشار بقوله :

((لشركة الصورة والهيـــولى مده قبـولا)) مع كون شأن هذه قبـولا))

كما أشار إلى تعين الصورة النوعية لمبدئية الآثار المختلفة بقوله : ((مبادي الآثار اللواتي تختلف)) •

ولمّا أشار في النظم إلى أنّ إختلاف الأحوال من الحرك السات والحرارة والبرودة وغيرها مستندة إلى إختلاف الصور وعللها بها فكال أن يقول: فما سبب إختلاف تلك الصور؟ وما سبب إختصاص الأجسام بها؟ ، فأجاب في الشرح بقوله:

قلت: أمّّا سبب إختلاف الصور فعلى قول الإشراقيين وهو الحق أنّها أظلال للمُثل النوريّة المتخالفة بالنوع التي نوع كلّ منها منحصر في الشخص الإبداعي، فانّ موجودات عالمنا الأدنى ظلال موجدات العالم الأعلى، وعلى قول المشّائين أنّها ظلال الصور المرتسمة العلميّة،

((أقـول)) : ========

وجه كون كلّ من المُثل النوريّة منحصراً في الشخص هو إنتفـــا المادّة عنها ، إذ بالمادّة القابلة للفصل والوصل والتخلخل والتكاثــف تتكثّر أفراد حقيقة واحدة ، فما لا مادّة له أصلاً كالعقول أو كانت لـــه مادّة ولكن مادّتها لا تكون قابلة للـخرق والإلتيام كالأفلاك لا تكـون

متكثّرة الأفراد ، ولأجل إنتفا المادّة عنها لكونها من عالم العقول عبّر عنها بالشخص الإبداعي ، إذ المراد بالإبداعي هو الموجود الغــــير المسبوق بالمادّة والمدّة ، والمُثل النوريّة كالعقول الطوليّة كلّها كذلـــك لأنّها مخرجة من الليس إلى الأيس دفعة واحدة دهريّة ، وهذا الوجـه أفاده العلاّمة الآملي (رحمه الله) .

وأمّا سبب الإختصاص فغي الأفلاك موادّها المختلفة بالنوع، وفي العنصريّات قيل: قد ذهبوا إلى أنّ الإختصاص في الأجسام العنصريّة لا أنّ المادّة العنصريّة قبل حدوث كلّ صورة فيها كانت متصلة بصورة أخرى لأجلها إستعدّت لقبول الصورة اللاحقة، ثم انّه وقع الخلاف بين المشّائي والإشراقي في كون الصور النوعيّة أعراضاً أو جواهراً، فذه سب الإشراقيّون إلى كونها أعراضاً ، لأنّ العرض عندهم هو عبارة عسن الحالّ في المحلّ كيف كان أي سوا كان المحل مستغنياً عنه كالجسم بالنسبة إلى البياض العارض عليه أو محتاجاً إليه كالهيولى بالنسبة إلى المورة، وذهب المشّائيّون إلى كونها جواهر لأنّ الحالّ في محللّ المالة عنه الوجود ، والتنوّع جميعاً عندهم عرض لا مطلقاً مستغن عن الحالّ في الوجود ، والتنوّع جميعاً عندهم عرض لا مطلقاً مستغن عن الحالّ في الوجود ، والتنوّع جميعاً عندهم عرض لا مطلقاً مستغن عن الحالّ في الوجود ، والتنوّع جميعاً عندهم عرض لا مطلقاً مستغن عن الحالّ في الوجود ، والتنوّع جميعاً عندهم عرض لا مطلقاً مستغن عن الحالّ في الوجود ، والتنوّع جميعاً عندهم عرض لا مطلقاً م

#### قال العلامة الآملي (رحمه الله):

ولعل إختلافهم هذا يرجع إلى الإختلاف في الإصطلاح في العرض الذي لا مشاحة فيه، ولا يكون إختلافاً في المعنى حييث ان الإشراقي إصطلح في العرض بكونه الحال في محل مطلقاً سوا كيان المحل مستغنياً عنه مطلقاً أو مفتقراً إليه في الوجود أو التنوع ، والمشائي يخصص العرض بالحال في المستغني عنه مطلقاً ، وأمّا الحال في

المحلّ المفتقر إلى الحال فهو ليس بعرض عنده مطلقاً سوا كان إفتقاره إليه في أصل الوجود كالمادّة الأولى بالنسبة إلى الصورة الجسميّة أو في التنوّع كالمادّة المجسّمة بالنسبة إلى الصورة النوعيّة، فلا يكون عرضاً عنده، وفي الحقيقة يتّفق المشّا والإشراقي في كون الصورة النوعيّة حالاً في المهيولى المجسّمة في صيرورتها نوعاً في المهيولى المجسّمة في صيرورتها نوعاً خاصاً تحتاج إلى الصورة النوعيّة، ولكن إختلافهما في تسميتهما عسرض أو جوهر، إنتهى .

فغي الخاتمة أشار المصنّف إلى مختاره في الصور النوعيّة وقال: (( وعندنا جواهر بالعرض ذ ذا كونها عين الفصول مقتضي))

وقال في الشرح:

فان الجنس عرض عام للفصل كما أنّ الفصل عرض خاص للجنس، فلا يصدق الجوهر الجنسي على فصوله المقسمة صدقاً ذاتيّاً ، قول عند نا أي عند أهل الحكمة المتعالية تبعاً لصدر المتألّمين، وتوضيح مرامه يتوقّف على بيان أمور:

(الأول): إنّ الصورة النوعيّة في كلّ نوع من الأجسام كالمـــا والنار مثلاً عين فصله الأخير، إذ ثبت أنّ التفاوت بين الصورة وبيــن الفصل بالاعتبار، فحقيقة ما به يكون النار ناراً والما ما أ مع قطع النظر عن إنضياف اعتبار إليه لا يسمّى باسم ولكن من حيث اعتباره أي اعتبار واقع ما به يكون النار ناراً بشرط لا عمّا حلّ فيه يسمّى بالصورة النوعيّــة ومن حيث اعتباره لا بشرط عنه بل بحيث يكون عينه وجوداً عنـــد الإنضمام يسمّى بالفصل، والفصل والصورة إسمان لتلك الحقيقة لكـــن

بالاعتبارين ، ونفس تلك الحقيقة في الخارج شي واحد ، ولكنّه فـــي الذهن شيئين باعتبارين ·

(الأمر الثاني): إنّ الغصل كالناطق خارج عن حقيقة الجنس كالحيوان، ويكون صدقه عليه عرضيّاً، ويكون الغصل خاصّة بالنسبة إلى الجنس، والجنس عرضاً عامّاً بالنسبة إلى الغصل، وذلك لخروج كال منهما عن حقيقة الآخر حيث انّ الحيوان يصدق على ما لا يصدق عليه الناطق، ولا يصدق الناطق إلا على ما يصدق عليه الحيوان.

(الأمر الثالث): إنّ الجوهر مأخوذ في حدّ الحيوان السندي يصدق على الناطق ويكون ذاتيّاً له، إذ يقال في حدّه أنّه جوهر ممتد ، أي جسم وناميّ حسّاس متحرّك بالإرادة، فمن أول مفهوم الجوهر إلى إلنتها مفهوم المتحرّك بالإرادة ذاتيّ للحيوان، بمعنى أنّه ليس بخارج عن حقيقته، بل كلّ جز من حقيقته، ولازم ذلك أن يكون صدق الجوهر على الفصل أيضاً عرضيّاً حيث انّ الحيوان بما له من الأجزاء المقوّم الجوهر لحقيقته يصدق على الناطق صدقاً عرضيّاً ، ومن أجزائه المقوّمة الجوهر الجنسي، فيكون صدق الجوهر على الناطق حينئذ عرضيّاً ، وهسنا، وهسنا معنى كون الصورة النوعيّة جوهراً عرضاً أي بجوهريّة الهيولى المجسّمة، وبذلك يتّضح معنى قوله: ((ذا كونها عين الفصول مقتضي)) .



# الفريدة الثانية في فراعجة المجانبي في غرراعجة

قبل الخوض في البحث عن الحركة ومعناها وحقيقتها وأقسامها وساير ما يتعلّق بها نذكر أُموراً لا تخلو عن فائدة:

(الأول): إنّ البحث في الغريدة الأولى كانت في مبـــادي العلم الطبيعي لكون البحث فيها عن الجسم الطبيعي وأجزائه كمــا عرفت، وكان البحث عنهما من المبادي، ويكون البحث في هذه الغريدة عن لواحقه، ولمّا كان أبواب الطبيعي ثمانية والباب الأول منها فــي الأمور العامّة من العلم الطبيعي، وهي المسمّـي بالسمع الكيّان لأنّها أول ما يسمع من الطبيعي، وكانت الحركة من الأمور العامّة من العـلم الطبيعي وكانت الحركة من الأمور العامّة من العـلم الطبيعي لعدم إختصاصها بجسم دون جسم، فلا جرم إبتدا في هــذه الغريدة بذكر الحركة، وقد ذكر المصنّف أبواب علم الطبيعي في حاشية منه على أول أمور العامّة من الإلهي ننقلها هنا ليكون الطالب علـــي بصيرة من أبوابه ٠

ق**ا**ل (رحمه الله) :

((قولنا: المسمّى بسمع الكيّان من الكون بمعنى الطبع ومنـــه

الكائن، وبالجملة: المراد بهما أول ما يسمع في الطبيعيّات وأبوابها ثمانية، ووجه الضبط أن يقال: موضوع الطبيعي هو الجسم الطبيعيي بما هو واقع في التغيّر، فامّا يؤخذ مطلقاً ويبحث عن أحواله فهـــو كتاب سمع الكيّانسي، ويبحث فيه عن الأحوال العامّة مثل كلّ جسم له شكل طبيعى وله مكان طبيعى وكلّ جسم له متى وله جهة ، وكلّ جسم متناهالأبعاد ، وغير متناه الأجزاء ، وإمّا مقيّدا بأنه بسيط فامّا مطلقــــأ والإستحالة فهو كتاب الكون والفساد ، ويعرف فيه كيفيّة التوليد والتوالد وكيفيّة اللطف الإلهي في إنتفاع الأجسام الأرضيّة من أشعّة السماويّات في نشوها وحياتها وإستيفا الأنواع مع فساد الأشخاص بالحركـــات السماويّة ، وإمّا مقيّداً بأنه مركّب غير تامّ فهو كتاب الآثار العلويّة فيبحث فيه عن كائنات الجوّ من الحبّ والأمطار والثلوج والرعد والبرق وقـــوس قزح والمهالة ونحو ذلك، وإمّا مقيّداً بأنه مركّب تام، فامّا بلا نموّ وإدرا ك فهو كتاب المعادن، وإمّا مع نموّ بلا إدراك فهو كتاب النبات، وإمَّا مع إدراك بلا تعقّل فهو كتاب الحيوان أو معه فهو كتاب النفس)) ٠ إنتهى٠

(الأمر الثاني): لوقيل: إنهم قالوا: إنّ موضوع الطبيعي هـــو الجسم من حيث الحركة والسكون فمع تقييد الموضوع بهما يكون البحــث عنهما بحثاً عن قيود الموضوع، والبحث عنها ليس بحثاً عن لواحـــق الموضوع وأعراضه، فلا يندرج في مسائل العلم بل يكون من المبادي.

فاته يقال كما في المحاكمات: موضوع العلم الطبيعي هو الجسم من حيث انه واقع في التغيّر بالحركة والسكون، ومراد هم بذلك ليسس أنّ موضوعه الجسم من حيث يتحرّك ويسكن بالفعل وإلا لم يكن البحسث عن الحركة والسكون من الطبيعي بل المراد أنّ موضوعه الجسم الطبيعي من حيث يستعدّ للحركة والسكون،

والحاصل: إنّ حيثيّة إستعداد الحركة والسكون هي الجزء من الموضوع لا حيثيّة الحركة والسكون ·

قال في الشرح:

كما أنّ بدن الإنسان من حيث انّه يستعدّ للصحّة والمرض ولــذا يبحث فيه عن الصحّة والمرض، وإن أردت زيادة توضيح في رفــــع الإشكال المزبور فليلخّص ما أفاده المصنّف (رحمه الله) في الحاشية ·

قال (رحمه الله) :

التغصيل أنّ المقصود من التحيّث بالحيثيّات في موضوعــــات العلوم ليس أنّها أجزاء الموضوعات ، ولا أنها لابدّ من اعتبارها فـــي موضوعيّة الموضوع لكلّ مسألة مثل أن يقال : في الطبيعي الجسم مـــن حيث الحركة والسكون متحيّز أو متشكّل ، بل المقصود أمران :

(أحدهما): التغرفة بين الموضوعات فانّ شيئاً واحداً يك وضوعاً لعلوم بحيثيّات، والتحيّث داخل والحيثيّة خارجة مثل الكلم فانّها موضوع لعلم النفس من حيث الاعراب والبناء من حيث الصحّبة والاعتلال وغيرهما مما يتعلّق ببنية الكلمة موضوع الصرف وقس عليه و

(وثانيهما): التنبيه على محمولات العلم، فانَّه كما أنَّ معرفة

موضوع العلم توجب البصيرة للشارع فيه كذلك معرفة محموله بوجه، فان كلّ محمولات مسائل النحو لا تخرج عن الاعراب والبنا كذا الصحق والمرض في الطبّ، والحركه بمعنى التغيّر المطلق والسكون موضوع هنا أي لا من حيث الوجود والوحدة والهويّة وغيرها بل من حيث له تصحح ورود التغيّرات كالكون والتفاسد وغيرها وأعدادهما إنشائيّة، فهذا موضوع الطبيعي وهذه محمولاته، إنتهى ·

( الأمر الثالث) : إنَّ الغاضل الباغنوي أجاب عن الإشكال (أي كون الحركة والسكون من المبادي بناءاً على هذا التعريف، فلا يكـــون من المسائل) بأنَّه يمكن أن يقال: إنَّ المراد بالحركة والسكون في جانب الموضوع هو القدر المشترك بينهما ، والذي كان عرضيّاً ذاتيّاً يبحـــث للموضوع هو خصوصيّة الحركة وخصوصيّة الموضوع فلم يلزم كون العــــرض د اخلاً في الموضوع على تقدير كون القيد د اخلاً ولا كون الحمل غيــــر مفيد إذا أخذ القيد خارجاً عنه، وردّه المصنّف في الشرح بما حاصله مع توضيح مأخوذ من بيان العلامة الآملي (رحمه الله) أنّه يجـــب أن يجعل محمول موضوع العلم القدر المشترك بين محمولات المسائسل لا خصوص المحمولات لما قد ثبت في محلّه أنّ محمول كلّ مسللة يجب أن يكون من الأعراض الذاتيّة لموضوع العلم ولما قد ثبت في محلّه أيضاً أنّ ما يعرض الشي و لأمر أخصّ لا يكون عرضاً ذاتيّاً ، وخصوص المحمولات يكون مما يعرض لموضوع العلم بواسطة عروضها لموضوع المسألة، فـــلا يكون عرضاً ذاتيّاً لموضوع العلم، فاذن يلزم أن يحصل القدر المشتـرك من المحمولات مجولاً لموضوع العلم لأنّه الذي يكون عرضاً ذاتياً له وإلا

يلزم أن يكون البحث عن عامّة المحمولات خارجاً عن العلم لكون عامّتها عارضة على موضوع العلم لأمر أخصّ وهو موضوع المسألة إذ الغالب في المسائل هو كون موضوع المسألة أخصّ من موضوع العلم وإتحاد موضوعهما ناد رجداً، فكما أنّ في موضوع المسائل قد رمشترك هو موضوع العلم نسبته إلى موضوعاتها نسبة الكلّي إلى جزئيّاته، كذلك في محمولاتها أيضاً قد رمشترك هو محمول موضوع العلم نسبته إلى محمولات المسائل نسبة الكلّي إلى جزئيّاته، ومن هذا يصحّ أن يجعل تمايز العلوم بتماير المحمولات كما يصحّ أن يجعل تمايز العلوم بتماير علم الطبّ مثلاً ما يتدرج تحت الصحّة والمرض ومحمولات علم النحو ما يندرج تحت الاعراب والبناء، وعلم الطبيعي ما يندرج تحت السكون والتغيّر المطلق الأعم من الحركة وهكذا ٠

(الأمر الرابع): إنّ أكثر علما الطبيعة عرّفوا موضوع على الطبيعي بأنّه الجسم الطبيعي من حيث الحركه والسكون، ولكنّ الشيخ عدل عنه، وقال: إنّه الجسم الطبيعي بما هو واقع في التغيّر، وتبعه المصنّف (رحمه الله) في ذلك كما عرفت في أول المقصد الرابع، ولعلّه لإدراج مسائل الكون والفساد في مسائله، إذ هي ليست عارضة للجسم من حيث هو يتحرّك ويسكن، وعلى تقييده بحيثيّة الحركة والسكون يلزم أن يكون البحث عن الكون والفساد إستطراديّا ، ولذا قال المصنّف في الحاشية: ((وإنّما عدلنا تبعاً للشيخ الرئيس إليه عن قول كثير مسن الطبيعيّين من حيث الحركة والسكون إذ الإنقلاب والكون والفساد عدوج الطبيعيّين من حيث الحركة والسكون إذ الإنقلاب والكون والفساد عندهم دفعيّة، والحركة خروج من القوّة إلى الفعل تدريجاً فيلزم خسروج

الإنقلاب مثلاً عن مسائل الطبيعي ، وأمّا التغيّر فهو أعمّ من التدريبج والدفعة ، إنتهى ·

# غرر في ذكرتعار فالحركة

((الشي إلما مطلقاً فعليــة

أو كان بالقوّة بالكلّـــيّة))

((أو كان ذا وجهين فهو الحركة

أو كان بالتدريج فعلاً سلكه))

(( فالحركة الخروج تدريجاً إلىي

((كمال أول لما بالقيقة

من حيث أن قد لابسته قـــوّة))

(( وباصطلاح أول الأكــــوان

عند الحصول في المكان الثاني))

الشي المّا مطلقاً (أي من جميع الوجوه) فعليّة (وهو واجـــــب الوجود) أو كان بالقوّة بالكليّة (كالهيولي التي قوّة محضة) أو كــــان ذا وجهين (فعلية وقوة) فهو الحركة إن كان بالتدريج فعلاً سلكه (وإمّا لم يكن بالتدريج كما هو مفهوم الشرط بل كان دفعة فهو التكوّن) ، فالحركة الخروج تدريجاً إلى فعل مسسن القوّة أيضاً نقلاً (عن المعلّم أنسلها) كمال أول لما بالقوّة من حيث أن قد لابسته قوّة ، وباصطلاح (أي إصطلاح المتكلّمين الحركة) أول الأكوان (أي الكون الأول للمتحرّك) عند الحصول (له) في المكان الثاني .

أشار في هذه الغرر إلى تعاريف الحركة وإختلاف تعريفه المحركة والمتكلّمين، وذكر تمهيداً لتعريف الحركة والمتكلّمين، وذكر تمهيداً لتعريف الحركة أنّ الموجود إمّا بالفعل على الإطلاق كالواجب تعالى، وإمّا بالقليّة كالمهيولى، وإمّا ذا وجهين فعليّة وقوّة فهو الحركة، وإليه أشار بقوله:

((أو كان ذا وجهين فهو الحركة إن كان بالتدريج فعلاً سلكـــه))

وقيل بتقرير آخر:

اعلم أنّ الشيء الموجود لا يجوز أن يكون بالقوّة من جميع الوجوه ولا لكان وجود ه بالقوّة فيلزم أن لا يكون موجود أ وقد فرضنا ه موجود آ وهو خلف، فهو إمّا بالفعل من جميع الوجوه وهو وجود واجب جلّ شأنه، ثم العقول المسمّاة بلسان الشرع بالملكة القدسيّة، أو بالفعل من بعضف الوجوه، وبالقوّة من بعضها، فمن حيث أنّه بالقوّة لو خرج من القوّة إلى الفعل فذلك الخروج إمّا يكون دفعة واحدة وهو الإنقلاب والكسون والفساد كانقلاب الماء هواءاً مثلاً، فانّ الصورة الهوائيّة كانت للمساء

بالقوّة فخرج منها إلى الفعل دفعة واحدة، وإمّا يكون على سبيــــل التدريج وهو الحركة، وهذا البيان كما ترى ثنائيّ لم يجعل الموجــود بالقوّة من جميع الوجوه من الأقسام ولكنّ الحق أنّه أيضاً موجود وهـــو الهيولى، ولذا زاد المصنّف تبعاً لصدر المتألّهين على هذا البيان بقوله: ((أو كان بالقوّة بالكليّة)) ثم قال: وما يقال: إنّه لا يمكن أن يكـون الشيء بالقوّة من جميع الوجوه حتى في نفس القوّة لا ينافي ما قلنا لأ نّ مرادنا الخلو عن جميع الفعليّات المقابلة للقوّة لا ما يشمل فعليّة القوّة أيضاً، ثم انّه لا يفهم من هذا البيان تعريف الحركة إلا ضمناً ما فاده العلّمة الطباطبائي (قدّس سرّه) هو أنّ الحركــة الصريح على ما أفاده العلّمة الطباطبائي (قدّس سرّه) هو أنّ الحركــة نحو وجود يخرج به الشيء من القوّة إلى الفعل تدريجاً ، أي بحيـث لا تجتمع الأجزاء المفروضة لوجوده ه

وبعبارة أُخرى: يكون كلّ حدّ من حدود وجود و فعليّة للجـــز وللسابق المفروض ، وقوّة للجز اللاحق المفروض ، فالحركة خروج الشــي من القوّة إلى الفعل تدريجاً ، وهذا التعريف للقدما ، وإلى هـــذا التعريف أشار المصنّف بقوله: ((فالحركة الخروج تدريجاً إلى فعـل من القوّة)) .

وأورد عليه أنّ التدريج المأخوذ في تعريف الحركة متوقّف على معرفة الزمان، وكذا اللا دفعة المأخوذة في حدّها الدفعة المأخوذة في حدّها الدفعة المأخودة في حدّها الآن الذي هو عبارة عن طرف الزمان والزمان مقدار الحركة في حدّها الحركة تكون متوقّفة على معرفتها وهذا دور، وأُجيب عنسسه (المجيب صاحب المطارحات) بأنّ الدفعة واللا دفعة والتدريج لهسسا

تصوّرات أوليّة لاعانة الحسّ عليها ، فمن الجايز أن تحدد الحركة بهذه الأُمور ثم تجعل الحركة معرّفة للزمان والآن اللذين هما سببان لهــــذه الأُمور الأوليّة التصوّر في الوجود •

قال المصنّف في الحاشية في ذيل قوله: ((ثم يجعل الحركسة معرّفة ٠٠)) إلخ : إي في موضع آخر كعبحث الآن والزمان إذا أردنا أن نعرّفهما نجعل الحركة المعلومة لنا بهذه الأُمور البديهيّة ذريعسسة لمعرفتهما ، فنقول : الزمان مقدار الحركة ، والآن طرف مقدار الحركة ، إنتهى .

فاندفع الدور ولم يرد على هذا التعريف إشكال ، وفراراً عن إشكال الدور عدل عنه المعلّم الأول ومن تبعه إلى تعريف آخر وهنو التعريف الثاني ·

قال الشيخ في الشفاء:

جميع هذه الرسوم يتضمّن بياناً دوريّاً فاضطرّ مفيدنا هذه الصناعة إلى أن سلك مسلكاً آخر، إنتهى ·

نقل عن المعلّم أنّها كمال أول لما بالقوّة من حيث انّه بالقوّة · وتوضيحه :

إنّ الجسم المتمكّن في مكان مثلاً إذا قصد التمكّن في مكان آخــر ترك المكان الأول بالشروع في السلوك إلى المكان الثاني حتى يتمكّن فيه، فللجسم وهو في المكان الأول كمالان هو بالنسبة إليهما بالقـــوة وهما السلوك الذي هو كمال أول، والتمكّن في المكان الثاني الذي هو

كمال ثان، فالحركة وهي السلوك كمال أول للجسم الذي هو بالقسسة النسبة إلى الكمالين، لكن لا مطلقاً، بل من حيث انه بالقوة بالنسبة إلى الكمال الثاني، لأنّ السلوك متعلّق الوجود به، وقد تبيّن بذلك أنّ الحركة متعلّقة الوجود بأمور ستّة:

- ١ــ المبدأ وهو الذي منه الحركة ٠
- ٢ المنتهى وهو الذي إليه الحركة ·
- ٣ المسافة التي فيها الحركة، وهي المقولة ·
- ۴ـ الموضوع الذي له الحركة ، وهو المتحرّك ·
  - ۵ـ الفاعل الذي به الحركة ، وهو المحرّك .

عـ المقدار الذي يتقدّر به الحركة، وهو الزمان، وسيأتي بيان
 كلّ ذلك في الغرر الآتية إن شاء الله تعالى، هذا .

وفي هذا المقام للمصنّف كلام في بيان معنى الحركة على التعريف الثاني لا يخلو نقله عن فائدة، ومزيد عائدة ·

#### قال (رحمه الله):

ثم انّ الكمال الأول والثاني يستعمل في موردين: أحد هما أن يكون ما به يخرج الشيء من القوّة إلى الفعل لا يتمّ دفعه بل يكون حالـة إنتظاريّة فيسمّى ما به يخرج قبل تمامه كمالاً أولاً وكماله الذي يتوخّـــاه ويقصده كمالاً ثانياً ٠

وثانيهما: أن يكون ما به يخرج يتم دفعه، فان كان منوّعاً لذلك الشيء يسمّى كمالاً أولاً، وإن كان عارضاً بل أثراً لذلك المنوّع يسمّى كمالاً ثانياً، فكون الحركة كمالاً أولاً من قبيل الأول، وكون النفس كمالاً

أولاً من قبيل الثاني، فاذن لمّا كانت الحركة لا حقيقة لها إلا التادي إلى الغير والتوجّه إليه، فارقت ساير الكمالات بأنّ هويّتها متعلّقـــة بأن يبقى منها شيء بالقوّة، بل كلّ شيء يغرض منها أمر بين صرافـــة القوّة ومحوضة الفعل، وبأن لا يكون ما إليه الحركة حاصلاً بالفعل بـــل هو أيضاً يكون بالقوّة وإلا لم يتحقق الحركة بالفعل، وأمّا ساير الكمالات فلا يوجد فيها هاتان الخاصيـتان فانّ الشيء إذا كان مربّعاً بالقـــوّة ثم صار مربّعاً بالفعل فحصول المربّعيّة من حيث هي لا يوجـــب أن يستعقب شيئاً ولا عند حصولها يبقى منها شيء بالقوّة، فاذا الحركـة يستعقب شيئاً ولا عند حصولها يبقى منها شيء بالقوّة، فاذا الحركـة موضع الحاجة،

(التعريف الثالث): ما هو مصطلح المتكلّمين فانّهم قالوا: إنّ الحركة أول الأكوان للمتحرّك عند الحصول في المكان الثاني كما أنّ السكون عند هم هو الكون الثاني في المكان الأول (الحركة والسكون عند هم من الأكوان الأربعة وهي هما والإجتماع والإفتراق).

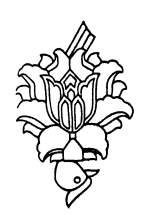
قال في الشرح:

فالجسم في كلّ حدّ من حدود المسافة إذا كان له كون واحـــد ويكون كونه الآخر في حدّ الآخر إتّصف بالحركة، وإذا كان له في حــد واحد كونان إتّصف بالسكون، فكونه الأول هو الحركة، وكونه الثاني هـو السكون، وأوليّة الكون في الحركة كأوليّة المكان في السكون أعمّ مــــن التحقيقيّة والتقد يريّة ٠

وقال في توضيحه في الحاشية:

أي إن قال قائل: إنّ الأوليّة مضايفة مع الثانويّة، ولا كون ناثياً للمتحرّك في أيّ حدّ فرض ، وإلا لزم سكونه ، وكذا أوليّة المكان ليست لها ثانويّة ، حيث لبس الساكن فيه ، فالجواب بالتعميم فلو كان للمتحرّك في حدّ كونان: فكون فيه لكان كون أول وكون ثان ، ولو لم يكن الكلسون الثاني للساكن في المكان الأول فتحرّك عنه لكان مكان ثان ، والمراد من التعميم أنّ الأوليّة ليست منحصرة في الحقيقيّة حتى إذا لم تصلد ق إختلّ التعريفان ، والتقد يريّة كافية ، إنتهى ٠

فتلخّص: إنّ في التّعريف ثلاثة مسالك: إثنان منها للحكمـــا، وواحد للمتكلّمين، فخذ واغتنم، وإلى الأقوال الثلاثة أشار المصنّف بقوله : ((فالحركة الخروج)) إلى آخر الأبيات،



### غُرر في تَوقَّفه اعلى المور

(( دعت مقولة وعلَّتي ن

والوقت ثم المتقابلــــين))

((مما به ما منه ما إليه

ما فيه ما عنه وما علي\_\_\_ه))

دعت (أي إستدعت الحركة أُموراً ستّة: أولها) مقولة (ثانيه المثالثها) وعلّتين (فاعليّة وقابليّة) ، (ورابعها) الوقت (خامسه وسادسها) المتقابلين (المبدأ والمنتهى) مما به (الحركة وهو الفاعل) وما منه (الحركة وهو المبدأ) (و) ما إليه (الحركة وهو المنتهى) ما فيه (الحركة هو المقولة) ما عنه (الحركة هو الموضوع) وما عليه (الحركة وهو المنتهى) .

أشار إلى توقّف الحركة لأُمور ستّة:

المقولة التي يقع فيها الحركة ·

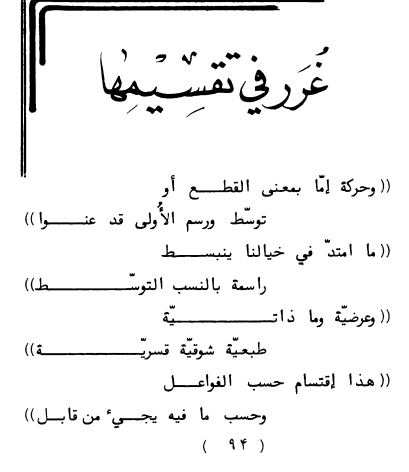
٢ و٣ علَّة فاعليَّة ، وعلَّة قابليَّة ٠

۴\_ الوقت٠

( 98)

۵و۶ المبدأ والمنتهى٠

ثم أشار إليها بعبارات مختصرة: أحدها ما به الحركة، وهـــو الفاعل، وما منه الحركة وهو المبدأ، وما إليه الحركة وهو المنتهى، وما فيه الحركة المقولة (أعني المسافة التي فيها الحركة)، وما عنه الحركة هو الموضوع الذي له الحركة وهو المتحرّك، وما عليه الحركة وهـــو المقدار الذي تتقدّر الحركة وهو الزمان، وقد مضى تفصيل ذلك فـــي الغرر السابقة فراجع .



| ((وحسب القابل تقسيم بــــدا                            |
|--------------------------------------------------------|
| إذ عنصريّــا وسماويّاً غــــــدا))                     |
| (( مما على مركزه التــــدوير                           |
| وما علی خارجـــه یدیـــــر))                           |
| ((للمبدأ والمنتهى إقتسامــــة                          |
| بالإستقامية))                                          |
| (( ومنهما ما ركّبت مستخرجــــة                         |
| كمثل ما في الكرة المدحرجية))                           |
| (( وفلكيّــــة وعنصريّـــة                             |
| أولاهما شرقيّـــة غربيّــــة))                         |
| (( ومستد يــرة لعنــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| وضعيّة أو شبــه الوضعـــيّة))                          |
| ((وتمّة أو ما كـــقوس إنقطــع                          |
| أو عطفت أو ما على ماجاء رجع ))                         |
| ((ومستقيمة على المركـــــز أم                          |
| من مركز أو ما إلى المركـــز أم))                       |
| ((هابطة صاعدة كسالي                                    |
| مقطوعة راجعة منعط فقا))                                |
| ((وحسب الوقت إنقسامها ثبيت                             |
| بسرعة وبطوع أو دوم ويـــــت))                          |

يعني:

إنّ الحركة بمعنى القطع أو التوسّط ورسموا الأُولى أي القطعيّـة قد عنوا أي قصدوا ، إمتد وإنبسط في خيالنا راسمه يسمّى بالحركـــة التوسطيّة ، والحركة إما عرضيّة أو ذاتيّة والذاتيّة إما طبيعيّة أو شوقيّـة أو قسريّة ، هذا إقتسامها بحسب الفواعل وأما إقتسامها بحسب مــــا فيه أي المقولة يجي من قابل ، والحركة بحسب القابل لها إقتســـام لأنه تكون عنصريّاً وسماويّاً ، والحركة السماوي إما يكون متحرّكاً علــــــــــــى مركز القابل وإما يدور على خارج المركز ، والحركة تنقسم بحسب المبدأ والمنتهى إلى الحركة بالإستدارة والحركة بالإستقامة، ومنهما أي الحركة بالاستدارة والحركة بالاستقامة قد يجتمعان كمثل ما في الكرة المدحرجة ( كُوى غلتان) ، والحركة تقتسم بغلكيّة وعنصريّة أولا هما أي الحركة الغلكيّـة تنقسم إلى شرقيّة وغربيّة ، والحركة المستديرة العنصريّة إما وضعيّـــة أو شبه الوضعيّة (الأول: كحركة صخرة الرحى، والثاني: كحركة الجولـــة (آتش گردان) ) ، والحركة إما تامّة مثل ما يكون تمام الدايرة وإمــــا كقوس إنقطع وإما حركة منعطفة أو راجعة، والحركة المستقيمة علـــــى ثلاثة لأنها إما يظهر على سطح الأرض وإما تتحرَّك من مركز إلى الفوق كالبخار الصاعد وإما تتحرّك من الفوق إلى المركز كالحجر الهابــــط، هابطة أي نازلة صاعدة كسالقة يعني: تكون مستديرة \_ مقطوعة \_ راجعة\_ منعطفة، والحركة بحسب الوقت تقتسم إلى سريعة وبطيئة أو دائم...ة أو باتّــة أي منقطعة ·

أشار في هذه الغرر إلى تقسيمات الحركة باعتبار تعلقها بالأمور الستَّة المذكورة آنفاً ، وبحسب الفواعل والقوابل وغيرها من متعلَّقاتها ، فالحركة إمّا قطعيّة وإمّا توسّطيّة ، فإن اعتبرت بمعنى كون الشي المتحرّك بين المبدأ والمنتهى بحيث كلّ حدّ من حدود المسافة فرض ، فهـــو ليس قبله وبعده فيه، وهي حالة بسيطة ثابتة غير منقسمة وتسمّى الحركة التوسطيّة، وإن اعتبرت بمعنى كون الشيّ بين المبدأ والمنتهى بحيت له نسبة إلى حدود المسافة المفروضة التي كلُّ واحد منها فعليَّة للقـــوَّة السابقة، وقوّة للفعليّة اللاحقة من حدّ يتركه ومن حدّ يستقبله، ولازم ذلك الإنقسام إلى الأجزاء والإنصرام والتقضّي تدريجاً ، وعدم إجتماع الأجزاء في الوجود وتسمّى الحركة القطعيّة، والاعتباران جميعاً موجودان فـــي الخارج لإنطباقهما عليه بمعنى أنّ للحركة نسبة إلى المبدأ والمنتهسى لا يقتضى ذلك إنقساماً ولا سيلاناً ونسبة إلى المبدأ والمنتهى وحدود المسافة تقتضى سيلان الوجود والإنقسام، وأمّا ما يأخذه الخيال من صورة الحركة بأخذ الحد بعد الحد منها وجمعها صورة متصلة مجتمعة الأجزاء فهو أمر ذهني غير موجود في الخارج لعدم جواز إجتمياع أجزا ً الحركة لو فرضت لها أجزا ، وإلا كانت ثابتة لا سيَّالة ، هـــــذا خلف، كذا أفاد في نهاية الحكمة •

وقال المصنّف في الشرح في تعريفهما ما ملخّصه:

إنّ الحركة تطلق عند هم على معنيين:

أحدهما : كون الجسم أبداً متوسّطاً بين المبدأ والمنتهى وتستّى الحركة بمعنى التوسّط، ويعبّر عنها بأنّها كون الجسم بحيث أيّ حــــدّ من حدود المسافة فرض لا يكون هو قبل آن الوصول إليه، ولا بعسده حاصلاً فيه، والحركة بهذا المعنى أمر موجود في الخارج بالضرورة وهي ثابتة مستمرّة باعتبار ذاتها وسيّالة باعتبار نسبتها إلى الحدود، وهسي بواسطة إستمرارها وسيلانها تفعل في الخيال أمراً ممتدّاً غير قسسار ويستى بالحركة بمعنى القطع، وهي ثاني المعنيين ·

أقول: وقد وقع الخلاف في وجود ها (الحركة بمعنى القطع) في الخارج ، فربّما يقال بأنّها ليست موجودة وذلك فلأنّ المتحرّك ما لـم يصل إلى المنتهى لم يوجد الحركة بهذا المعنى بتمامها ، وإذا وصل فقد إنقطعت، والمختار عند المحققين وجود ها في الخارج ، وسيأتي في مبحث الزمان ، وإلى هذين القسمين من الحركة أشار في النظم بقوله: ((وحركة إمّا بمعنى القطع أو ــ توسّط ورسم الأُولى)) أنـــها حركة إمتد في خيالنا ينبسط يعني أنّ الحركة القطعيّة تدريجيّـــة الحدوث في الخيال لكنّها قارّة فيه بقاءاً راسمة بالنسب التوسّط إشارة إلى رسم للحركة ، بمعنى التوسّط، وهو أنّها ما هي الراسمة للقطعيّــة

#### قال في الشرح:

بيانه أنّه لمّا إرتسم نسبة المتحرّك إلى الحدّ الثاني في الخيال قبل أن يزول نسبته إلى الحدّ الأول عنه تخيّل أمر ممتد ، منطبق علي المسافة ، كما تحصل من القطرة النازلة والشعلة الجوّالة أمر ممتد في الحسّ المشترك ، فيرى لذلك خطّاً أو دائرة كما أنّ نقطة رأس المخروط المارّة بسطح تفعل بسيلانها خطّاً متصلاً وكما أنّ الآن السيّال يرسيم زماناً متصلاً إذ الآن له معنيان أن يتفرّع عليه الزمان ، وهو الآن السيّال

وأن يتفرّع على الزمان وهو طرف وحد مشترك بين الزمان الماضيي والآتي ونصل مشترك بين قطعة وقطعة منه، إنتهى •

ثم تقتسم الحركة باقتسامة أُخرى إلى عرضية وذاتية ، فالأُولى هي ما يوصف بها وصفاً بحال متعلقة كحركة جالس السفينة بحركتها ، وهي ما يعرض للمتحرّك بواسطة في العروض ، والثانية ما يوصف بها الشيء نفسه ويعرض له من غير واسطة كحركة السفينة في المثال المذكــــور والذاتية منهما إن لم تكن القوّة المحرّكه التي هي مبدأوها مستفادة من خارج وبلا شعور فهي طبيعــته ، ومع الشعور إراديّـة ، وإن كانـــت مستفادة من الخارج فهي قسريّة ، فالفاعل في القسريّة ليس الأمـــر الخارجي بل طبيعة المقسور وإلا إنعدمت الحركة بانعدام الخــارج

#### قال العلامة الطباطبائي (رحمه الله):

وتفصيل القول: إنّ الموضوع إمّا أن يفعل أفعاله على وتي وتي واحدة أو لا على وتيرة واحدة ، والأول هو الطبيعة المفرّقة بأن مبدأ حركة ما فيه وسكونه ، والثاني هو النفس المسخّرة لعدّة طلبائع وقوى تستعملها في تحصيل ما تريده من الفعل ، وكلّ منهما إمّا أن يكون فعلهما ملائماً لنفسهما بحيث لو خلّيت ونفسها لفعلته ، وهلو الحركة الطبيعيّة ، أو لا يكون كذلك كما يقتضيه قيام مانع مزاحم ، وهو الحركة القسريّة ، وعلى جميع هذه التقادير فاعل الحركة هي الطبيعة ، وأمّا في الحركة الطبيعيّة فلأنّ الطبيعة إنّما تنشى الحركة عند زوال صورة وأمّا في الحركة المادركة ، فغاعلها الصورة وقابلها المادّة ، وأما في الحركة ، فغاعلها الصورة وقابلها المادّة ، وأما في الحركة ،

القسريّة فلأنّ القاسر ربّما تزول والحركة القسريّة على حالها ، وقد بطلت فاعليّة الطبيعة المقسورة ، وأمّا في فاعليّة الطبيعة المقسورة ، وأمّا في الحركة النفسانيّة فلأنّ كون النفس مسخّرة للطبايع والقوى المختلفية لتستكمل بأفعالها ، نعم الدليل على أنّ الفاعل القريب في الحركيات النفسانيّة هي الطبايع والقوى المقروزة في الأعضاء ، إنتهى ·

وكيف كان تقسيم الحركة إلى العرضية والذاتية بأقسامها إقتسام بحسب الفاعل، فهذه أربعة أقسام، وأمّا إقتسامها بحسب القوابـــل أي الموضوعات للحركة وهذه خمسة وليضرب الأربع في الخمس ، والحاصل في الإثنين (الحركة القطعيّة والتوسطيّة) ، وتفصيل الأقسام بحسب القوابل أنّ الحركة إمّا عنصريّة وإمّا سماويّة والسماوي ما يكون على مركز ه التدوير ( وهو فلك صغير مصمّت غير مجوّف مركوز في سخن حاصـــل المسسكوكب وهو غير شامل للأرض أي لا تكون الأرض في جوفه ويد ور على نفسه بحركته الخاصة، ويكون في حركته بسبب حركة حاملة متحرّك آ حول الأرض كما هو مقرر في الهيئة، ويكون ما على خارجه يدير نفسه كالأفلاك المجوّفة الشاملة للأرض أي الأفلاك التي محيطة بالأرض ومجوّفة تقع الأرض في جوفها ، وامّا مستديرة أو مستقيمة بحسب مبدئه ــــــا ومنتهاها فانهما إمما متحدان فالحركة مستديرة أو مختلفتان فمستقيـــمة أو مركّبة منهما كمثل ما في الكرة المدحرجة، فانّ لها كلا الحركتيــــن فحركتها الوضعيَّه مستديره وحركتها الإنتقاليَّه مستقيمه، والحركـــــه المستديرة إمّا فلكيّة وإمّا عنصريّة، أولا هما إمّا شرقيّة وإمّا غربيّة كحركات الأفلاك، فانّ بعضها غربيّة وبعضها شرقيّة، وأمّا الحركة المستديـــرة

العنصريّة فهي إمّا وضعيّة كحركة الرحى والدولاب أو شبه الوضعيّة كحركة الجوّالة ، وأيضاً الحركة المستديرة إمّا تامّة أو ناقصة كقوس إنقطع بـــلا إنعطاف أو رجعة أو منعطفة محدثة لزاوية أو راجعة على المسافة التي جاء بها، هذه أقسام الحركة المستديرة ·

وأمّا أقسام الحركة المستقيمة منها ما هي مارّة على المركسين كالحركات التي على سطح الأرض، ومنها ما هي مبتدئة من مركز، ومنها ما يقصد المركز كحركات الأشياء الخفيفة والثقيلة، ويسمّى هاتسان الحركات: هابطة وصاعدة، وهذه الحركة المستقيمة أيضاً كالحركسة (أي المستديرة) في إقتسامها إمّا حركه مقطوعة بعد الصعود وإمّسا راجعة وإمّا منعطفة، هذا، وللحركة إقتسام باعتبار الوقت فانّها إمّسا واقعة في جميع الأوقات فهي دائمة أو لا فهي منبتة (أي منقطعة)، أو يقطع مسافة طويلة في زمان قصير فهي سريعة أو بالعكس فهي بطيئة وإلى هذه الأقسام طرّأ أشار (رحمه الله) بقوله: ((وعرضيّة وما ذاتيّسة)) الى آخر الأبيات أعني قوله: ((بسرعة أو بطوع أو دوم وبت)) .



## غررفي المتاك غيرالح ك

((ولیس ما حرّك ما حـــرّكا

إذ كالهيولى الجسم جا مشتركــا)) ((وليس عاليان من أجنــاس

مقومي شيء بلا إلتبــــاس)) (( وفاعل مع قابل لم يتحـــد وما يفيد أثــرا لم يستفـــد))

وليس ما حرّك (شيئاً عين) ما تحرّكا إذ كالهيولى الجسم جــا وليس ما حرّك (شيئاً عين) مشتركا وليس عاليان من أجناس مقوّمي شي ولله التباس، (وأيضاً) فاعل مع قابل لم يتحد (لأنّه لا يمكن أن يكون شي واحد فاعلاً وقابــللاً و (أيضاً) ما تغيد أثراً لم يستغد (ذلك الأثر إذ المستغيد فاقد لــه)

أشار في هذه الغرر إلى أنّ المتحرّك غير المحرّك واستدلل بوجوه أربعة:

(الأول): إنّ المتحرّك وموضوع الحركة إمّا الهيولى كما فــــي الحركة الجوهريّة والحركة الكميّة، وأمّا الجسم كما في البواقي وكلّ واحــد

منهما يشترك بين جميع الأجسام، فلوكان هو نفسه محرّكاً لزم أن يكون الكلّ متحرّكاً ويكون حركتها إلى جهة مخصوصة، ويكون في حال سكونها أيضاً متحرّكة واللوازم كلّها باطلة، فالملزوم مثلها ٠

(الثاني): لوكان المتحرّك والمحرّك شيئاً واحداً لزم أن يكون جنسان عاليان مقومين لشي واحد وهما متباينان ·

وتوضيحه: إنّ التحريك من مقولة أن يفعل ، والتحرّك من مقولـة أن ينفعل ، والتحرّك من مقولـة أن ينفعل ، فلو كان شيء واحد محرّكاً ومتحرّكاً لزم أن تتداخل المقولتان ويكون لشيء واحد جنسين ويتقوّم بمقوّمين ·

(الثالث): لو كان شي واحد محرّكاً ومتحرّكاً لزم أن يكون شي واحد فاعلاً وقابلاً وهو محال ضرورة أنّ فاعليّة الشي للشي تقتضي أن تكون بالإيجاب وقابليّته تقتضي أن تكون بالإمكان، والوجوب والإمكان متنافيان، والشي الواحد من حيث هو بالوجوب لا يعقل أن يكسون بالإمكان .

(الرابع): أنّ ما يغيد الأثر لا يكون مستغيداً لذلك لأنّه يلـزم أن يكون معطي الشي ً فاقداً له ولو اتحد المحرّك والمتحرّك لزم ذلـك.

قال في الحاشية:

تفاوته مع سابقه مجرّد عدم إتحاد الفاعل والقابل من غير تعـرّض لكون الفاعل معطياً ، ومعطي الشيء واجدة ومستفيدة فاقدة هنـــاك بخلافه هنا ٠



## غُرر في بيان الأقوال في مَعنى لحركة في المقولة

(( وقولنا الحركة في المقولــــة

له معان أربـــع مقولـــــة))

((من أنّها جنس لسيّال دعــوا

وغيره أو أنَّها الموضـــوع أو ))

((واسطة فيه ومن تغــــيّر

من نوع أو صنف لها بآخــــر))

وقولنا الحركة في المقولة له معان أربع مقولة من أنّها (المقولة) جنس لسيّال دعوا (أي سمّوا) ، وغيره (أي بغير سيّال) أو أنّها (أي المقولة هي) الموضوع (للحركة) أو واسطة فيه (أي في الموضوع) ومـــن تغيّــــر (لموضوع المقولة كالجسم) من نوع (للمقولة) أو صنف لها بآخر (أي بنوع آخر أو صنف آخر) ٠

اعلم أنّ قولهم: الحركة في المقولة لها أربع معان كما نقـــل المصنّف عن الشيخ في الشفاء:

(الأول): إنّ معنى قولنا: الحركة في المقولة أنّ الحركة عارضة على المقولة، فيكون الحركة في المقولة كالعرض في الموضوع كما فسي على المقولة، فيكون الحركة في الأين مثلاً كون الأين البياض للجسم، وعلى هذا يكون معنى الحركة في الأين مثلاً كون الأين متحرّكاً، وهكسدا متحرّكاً، ومعنى الحركة في الكيف كون نفس الكيف متحرّكاً، وهكسدا الكون، وإلى هذا الأول أشار بقوله: ((أو أنّها الموضوع)) ككون الجسم أبيضاً ٠

(الثاني): إنّ المقولة وإن لم تكن بنفسها معروضة للحركة نحسو معروضيّة الجسم للبياض إلا أنّها واسطة لعروض الحركة لمعروضها نحسو وساطة السفينة لعروض الحركة لجالسها بأن كانت الحركة للمقولة أولاً، ومن جهة وجود ها للمقولة تعرض للجوهر المتحرّك ثانياً وبالعرض، كما أنّ الملامسة إنّما هي للسطحين المتلاقيين من الجوهرين أولاً ، وللجوهرين نفسهما ثانياً وبالعرض، وإلى هذا الثاني أشار بقوله: ((أو واسطة فيه))،

(الثالث): إنّ المقولة كالجنس والحركة كالنوع له بمعنى أن تكون الحركة تحت المقولة كدخول النوع تحت الجنس بمعنى تقسيم المقولة إلى سيّال وغيره، فانّهم قالوا: للكيف منه سيّال ومنه غير سيّال، والأين منه سيّال ومنه غير سيّال، وهكذا في البواقي، والسيّال من كلّ واحد منهما هو الحركة، وإليه أشار بقوله: ((من أنّها جنس لسيّــــال دعوا\_وغيره)) •

(الرابع): إنّ الجوهر (كالجسم) يتحرّك من نوع لتلك المقولة إلى نوع آخر، ومن صنف إلى صنف، والمعنى الأُخير هو المقصود فـــي هذا المقام، والوجوه الثلاثة الأُولى مرد ود أن

أمَّا الأول: فلأنه لا حركة في مقولة بمعنى التغيّر في وجود هـــا الذي في نفسها الذي يطرد العدم عنها لأن وجود الماهيّة فـــــى نفسها هي نفسها ، فان كانت في مقولة من المقولات حركة وتغير فهــو في وجود ها الناعت من حيث انه ناعت ، فانّ الشي ً له ما هيّة باعتبـــار وجود ه في نفسه ، وأمَّا باعتبار وجود ه السنا عت لغيره كما في الأعراض ، أو لنفسه كما في الجواهر، فلا ماهيّة له فلا محذور في وقوع الحركة فــــي مقولة ، ولذا قال المصنّف في ردّه بأنّ التسوّد مثلاً ليس بأن يكون هلهنا سواد أصل مستمر محفوظ كما هو شأن موضوع الحركة ، وينضم إليــــه سوادات متصلة سيّالة، وإلا لزم إجتماع المثلين في كلّ حدّ حدّ ولـــزم تركّب العرض في الخارج مع أنّ الأعراض بسائط في الخارج مركّبــات في الذهن، وأيضاً أنّ بقيت ذات السواد بعينها ولم يحدث فيهــــا صفة فلم يشتد بل هي كانت وإن حدثت فيها صفة زائدة وذاتها باقية فلا يكون التبدّل في ذات السواد بل في صفاته هذا خلف، وإن لـــم تبق عند الإشتداد فهولم يشتد بل عدم وحدث سواد آخر، فعلـــم أنّ التسوّد إشتداد الجسم في إسوداده ، إنتهى ٠

وأمّا الثاني: فيشكل بأنّ صحّة هذا المعنى تتوقّف على أن تكون الحركة عارضة على المقولة أولاً حتى تصير المقولة واسطة لعروضها لذي المقولة أعني الجسم الذي له المقولة ثانياً وبالعرض، ومع فرض أن لا \_ تكون عارضة على المقولة وأنّ المقولة لا تكون موضوعاً لها كيف يصــــح أن تكون واسطة في العروض وإذا لم تكن السفينة متحرّكة أولاً كيف يمكن

أن يقال: إنّها واسطة لعروض الحركة لجالسها ثانياً وبالعرض مع أنّ الواسطة في العروض يجب أن لا تكون معروضة للعرض حقيقة ، وإلى هذا أشار المصنّف في الشرح ، وهو أيضاً مرد ود بأنّ المقولة إذا لم تكن موضوعاً لم تكن واسطة في موضوعيّة الموضوع ·

وأمّا الثالث: وهو أيضاً مردود لأنّ الحركة تجدد المقولة لا نفس المقولة، والجنس لابدّ أن يحمل على نوعه ويتحد به ذاتاً ·

وتوضيح الرد:

إنّ تجدد المقولة ليس مندرجاً تحت المقولة نحو إندراج النوع في الجنس إذ الجنس متحد الوجود مع النوع ولذا يحمل عليه حمسلاً صناعيّاً ، ويقال بأنّ الحيوان إنسان ، والمقولة لا تحمل على تجدد ها ، فلا يقال: تجدد الكيف كيف، أو تجدد الأين أين لعدم إتحاد وجودها مع وجود تجددها ، والمتحد مع المقولة وجوداً هو الشيء الذي بسه التجدد ، وهو ما فيه التجدد الذي هو نوع المقولة ، ثم انّه قد صحح هذا القول (أي القول بأنّ المقولة جنس للحركة وهي نوع لها ) صدر المتألّبين ، كما في الشرح بأنّ ثبوت الحركة للنوع المتجدد السيّال ليس كعروض العرض للموضوع بل هي من العوارض التحليليّة كعسروض الغس ، فالقول بأنّ الكيف منه فرد قار ومنه فرد سيّال حسق إنتهي .

وتوضيح تصحيحه كما عن المصنّف (رحمه الله) : إنّ فساد قول هذا القائل مبنيّ على أنّ تجدد الشي عالــــة خارجة عنه عارضة عليه من قبيل عوارض الوجود أي ما يعرض الشيء بعد الغراغ عن وجود معروضه كعروض السواد للجسم مثلاً حيث انسه يعرضه بعد أن يصير الجسم موجوداً ، فأراد (رحمه الله) (أي الصدر) بيان أن ثبوت التجدد للغرد المتجدد ليس من قبيل عوارض الوجود حتى يرد عليه الإشكال ، بل من قبيل عوارض المهية ، فلا يكون التجدد عارضاً متأخراً في الوجود بل يكون مع الفرد المتجدد به موجود العركة بوجود واحد ، فالوجود الذي هو وجود الكيف مثلاً هو وجود الحركة نفسها ، والعروض بحسب العنوان لا غير كما في العوارض التحليلية كعروض الفصل للجنس حيث ان الفصل لا يكون موجوداً بوجود والجنس موجوداً بوجود والحنس موجوداً بوجود والحنس موجوداً بوجود والحنال العقلي الموجودين بوجود واحد لا عارضية ولا معروضية في الخارج الملاً ، وإنّما العروض في ظرف التحليل العقلي ٠

وقال المصنّف أيضاً في الحاشية تحت قوله: من العـــــوارض التحليليّة أي من عوارض المهيّة لا من عوارض الوجود ، فانّ من العارض ما هو عارض لشيء المهيّة كالوجود والإمكان للمهيّة والوحدة والتشخّص للوجود ، والحركة بالنسبة إلى المقولة هكذا ، فهي العارضة الغيـــر المتأخّرة في الوجود ، بل موجود تان بوجود واحد ،إنتهى .

أقول: فثبت قوله: ((إنّ الكيف منه فرد قار ومنه فرد سيّ—ال حق)) لما ظهر أنّ وجود المقولة ووجود تجددها واحد، وأنّ الوجسود الواحد يسند إلى المقولة نفسها وإلى تجددها كاسناد الوجود الواحد إلى الجنس والفصل فيكون تجدد المقولة بعينه هو نفس المقولة مسسن حيث الوجود ، فيصح أن يقال : إنّ الكيف منه قار وهو الذي لا يقسع التجدد في وجود ، بمعنى أنّ ما به الحركة أعنى الكيف عين وجود الكيف لا أمر زائد عليه ·

(( تتمــيم ))

والمصنّف بعد ما نقل التصحيح المزبور عن صدر المتألّمين لكلام هذا القائل قال: لو كان هذا القائل ممن يقول بالمثل الأفلاطونيــــة وأرباب الأنواع لكان ما صححه (رحمه الله) حقّاً ، فانّ إنقسام الكيـــف على فرد قارّ وفرد سيّال، وكذا ساير المقولات التي تقع فيها الحركة لا يمكن أن يتصور إلا على هذا المبني فيقال: الكيف منه قارّ ثابت وهـو فرد ، الإبداعي لهذا النوع ، ومنه غير قارّ بل زائل داثر كالأفــــراد الطبيعيّة منه، وأمّا لولم يكن من يعتقد بالمثل وكان من لم يـزّق مــن مشرب رحيق تحقيق القول بالمثل فلا يمكن توجيه كلامه بما صححه وذلك لأنّ غير السيّال من كلّ نوع إنّما هو الغرد الإبداعي منه، وأمّا الأفسراد الطبيعيّة منه، فانّما هي إمّا غير سيّال بناءاً على عدم الحركة الجوهريّة وإمّا سيّال بناءاً على ثبوتها ، وأمّا التفكيك بين الأفراد الطبيعيّة مسن كلُّ نوع بالاعتراف بسيلان بعضها وثبات بعضها الآخر فلا يوافق كــلا المذهبين (أي القائلين بالحركة الجوهريّة ومنكسسريها ) ضرورة أنّالقائل بثبوتها يقول في جميع الأفراد الطبيعيّة والمنكر ينكرها كذلك، هذا، لا يقال: إنَّ القائل بأرباب الأنواع يقول بها في الطبيعة الجوهريَّـــة لا في الأعراض، فالقول بوجود المثل لا ينفع في رفع الإشكال في هذا المورد (أعني كون الكيف على قسمين: منه قار ومنه غير قار) فانه يقال: الإلتزام بكون الجوهر منه سيّال ومنه قارّ مستلزم للقول بوجود الفرد القار وغير القار للأعراض أيضاً غاية الأمر باعتبار المعنوي منهما أي الهيئات النوريّة التي إذا ظهرت في هذا العالم كانت كيفيّات ونحوها ، فذلك العالم لمّا كان عالم الجمع كان وجود الموضوع عين وجود العسرض وبالعكس كما أشار إليه في الحاشية ·

أقول : كلّ هذا لوقيل بربّ النوع في الأعراض وإن لم نقل بـــه فيها ، فتصحيح القول بكون الحركة نوعاً من المقولة بناءاً على القول بـربّ النوع تنحصر باندراج الحركة تحت مقولة الجوهر دون المقولات العرضية التي تقع فيها الحركة كالكيف ونحوه، ولكنَّ الكلام في إند راجها تحـــت تمام المقولات التي تقع فيها الحركة، فاذا بطلت المعاني الثلاثـــة تعيّن الرابع ، كما أشرنا إليه ، وهو أنّ معنى كون الحركة في المقولــــة عبارة عن تغير لموضوع المقولة كالجسم من نوع للمقولة أو صنف له مما بنوع آخر أو صنف آخر، فغي الإرتجاه إلى السواد وهو نوع من الإستحالة يرد على الجسم صنف بعد صنف من البياض حتى يتخطّى إلى نـــوع الخضرة ، ويرد عليه أصنافها أيضاً حتى يرد نوع النييليّة ويستوفـــــي أصنافها حتى يرد السواد بأصنافه، وهكذا في حركته في الطعــــوم والكيفيّات الأُخر، والكمّيات، وجميع هذه الحركات متحققة في الفواكسة والأثمار المتحرّكة، وإلى الرابع أشار بقوله: (( ومن تغيّر من نــــوع أ و صنف لہا بآخر)) ۰



# غرر في انّ المقولات التي تقع في لها الحركة تم هي ؟

((ما هي فيه الخمس ذا المرضي ((فالكمّ ما فيه بلا تخالـــــف لدی تخلخل وفی تکاثہ (( وفي نمو وذبول إستـــــقر وكونها في الأين والوضع ظهـــر)) ((والامستحالة تجوّز كالنمية مع إستحالة الخليط والفشييق)) أجزاء تخلخل وفي تكاثـ ((الحجم منقوص ولا نقصان مـــن أجزاء ذا باسم الحقيقي قمـــن)) رق وغلظة القوام إستعمال

(111)

((على الأخرين بمشهور صفا ثم من الحركة ما قد سلفـــا)) ((من باب وضع كان ثانيها ومن كيفيّة ثالثها لقد زكـــن)) (( وجوهرية لدينا واقعـــــة إذ كانت الأعراض كلّا تابعـــة)) ((والطبع أن يثبت فينسد العطا بالثابت السيّال كيف إرتبطــا)) ((وفي إستحالة العلوم ظاهـــر إذ صور الجواهر جواهــــر)) ((ثم إتحاد العرضي بالعــرض إلا في الاعتبار مثبت الغـــرض)) ((تجدد الأمثال كونا ناصري إذ الوجود جوهر في الجوهـــر))

يعني: انّ القول بوقوع الحركة في خمس مقولة مرضيّ عند نـــا (والمراد من الخمس مقولة الوضع والكم والكيف والأين والجوهر) وغيرها أي غير هذه الخمس من المقولات (كمقولة المضاف ومتى والملك والفعل والإنفعال) لا تقع الحركة فيها وهي إما دفعيّ أتبعي، فالكـــم أي مقولة الكم تقع الحركة فيها بلا خلاف لدى التخلخل والتكاثف، وفـــي

نمو ود بول إستقر أي ثبت الحركة وكونها أي الحركة في مقولتي الأيـــن والضع ظاهر، والإستحالة في مقولة الكيف مجوّز الحركة كالنمو أي كما يجوز في الكم مع إستحالة أي محاليّة الخليط والفشو ، زيادة المقدا ر إن حصل دون أن يحصل في أجزا الجسم زيادة فهو التخلخل وفسي تكاثف الحجم منقوص ولا نقصان من أجزا وذا أي هذا التكاثف يقال له: التكاثف الحقيقي ، على إنتفاش أي وقد يطلق التخلخل والتكائــف على إنتفاش وإندماج وكذا يطلقان على رقة الجسم وغلظته ويستعملن فهما ، على الأخيرين أي المعنيين الأخيرين صفهما أي التخلخــــل والتكاثف بالمشهوري ثم من الحركة في الكم يكون الحقيقي منهما ، مــن باب وضع كان ثانيها أي أول المشهوري منهما ومن مقولة الكيـــــف ثالثها أي ثانى المشهوري لقد زكن ، وجوهريّة أي الحركة الجوهريّ---ة لــــدينا واقعة لأن كلّ الأعراض للجواهر تابعة ، والطبع أي طبع الجوهر أن يثبت ولم يتحرّك ينسد باب العطا بالثابت السيّـــال كيف إرتبطا ، وفي إستحالة العلوم أي في حركة النفوس من مبــــدأة الإدراكات الحسيّة إلى الوهميّة إلى أن ينتهى إلى مرتبسه الإدراك العقلى الحركة الجوهرية ظاهر إذ صور الجواهر جواهر بحكم إنحفساظ الذات والذاتيّات ، ثــم إتحاد العرضي مع العرض إلا في مقـــام الاعتبار والتصور الوهسني مثبت للعرض أعني وقوع الحركة في الجوهر، تجدد الأمثال في الكون ناصري في القول بالحركة الجوهريّة إذ الوجود جوهر في الجوهر وغرض في العرض ففي كلّ بحسبه·

أشار في هذه الغرر إلى مطالب نذكرها في ضمن مقاصد : (الأول) : في بيان المقولات التي تقع فيها الحركة ، وهــــي على المشهور أربع مقولات:

- (١): الكم٠
- ٠ الكيف٠
- (٣): الأين ·
- (۴): الوضع ٠

وتفصيل ذلك:

أمّا الكم: فالحركة فيه تغيّر الجسم في كمّه تغيّراً متصلاً منتظمياً متدرّجاً كالنموّ الذي هو زيادة الجسم في حجمه زيادة متصلة بنسيبة منتظمة تدريجاً ٠

وأمّا الكيف: فوقوع الحركة فيه في الجملة وخاصّة في الكيفيّـــات المختصّة بالكمــيّات نظير الإستقامة والإستواء والاعوجاج ظاهر في أنّ الجسم المتحرّك في كمّه يتحرّك في الكيفيّات القائمة بكمّه البتّة، ويطلق على الحركة الكيفيّة في الإصطلاح الإستحالة، وهي حركة الجسم فـــي الأكوان من نوع إلى نوع آخر أو من صنف إلى صنف آخر كما مرّ مثالها في آخر الغرر السابقة المنابقة العرر السابقة العرر السابقة المنابقة ا

وأمّا الأين: فوقوع الحركة فيه ظاهر كما في إنتقالات الأجسام من مكان إلى مكان كحركة الحجر صعوداً ونزولاً ويسمّى الحركة في الأيسن بالنقلة إصطلاحاً لكن كون الأين مقولة مستقلّة في نفسها لا يخلو من شكّ وأمّا الوضع: فوقوع الحركة فيه أيضاً ظاهر كحركة الكرة على محورها فانّ وضعها يتبدّل بتبدّل نسب النقال المفروضة على سطحها إلىي الخارج عنها تبدّلاً متّصلاً تدريجيّاً ٠

وإلى المقولات الأربع التي تقع فيها الحركة أشار بقوله ( : (( فالكمّ ما فيه بلا تخالف)) إلى قوله : (( والفشوي)) •

(المقصد الثاني): في بيان المقولات التي قالوا بعدم وقـــوع الحركة فيها وهي الفعل والإنفعال والمتى والإضافة والجدة والجوهــر على خلاف في الأخير ·

أمّا الفعل والإنفعال: فقد أخذ في مفهوميهما التسدريج، فلا فرد آنيّ الوجود لهما، ووقوع الحركة فيهما يستدعي الإنقسام إلى فرد أبيّة الوجود، وليس لهما ذلك على أنّه يستلزم الحركة في الحركة،

#### قال في الشرح:

وأن يفعل وأن ينفعل كما مر هما التأثير والتأثّر التدريجيّ ان فلمّا كان التدريج معتبراً في مفساهمهما لم يمكن أن يكون حصولها بالتدريج وإلا لكان الحركة في الحركة، ولم يمكن الخروج عمّا فيه الحركة لأن كلّ جزء من الأمر التدريجي سيّال قابل للقسمة إلى غير النهايسة ولهذا لا جزء أول ولا جزء آخر للحركة يكونان أولاً وآخراً حقيقيين، كما أنّ للمعتد القار أيضاً كالخط لا جزء أول وآخر له لأنّ المقد ار جسزه موافق لكلّه في الحد والإسم، فما فرضته جزءاً أولاً له لكونه معتداً أيضاً ينحل إلى أجزاء، نعم يكون لها أول وآخر بمعنى إنتهائها مسسسن

الجانبين إلى مباين بالنوع ، فالحركة عبارة عن أن يكون في كـــل آن مفروض فرد مما فيه الحركة للموضوع غير ما في آن قبله وآن بعده ، فلابد أن يكون ذلك الفرد أمراً قاراً ولو كان غير قار لم يكن خروجاً عنه كمــا قلنا ، ولزم وقوع الزماني في الآن مثلاً ، إن كانت الحركة من التسخّــن إلى التبرّد كان الجسم في حال تسخّنه متبرّداً فانه لم يخرج عــــن التسخن التدريجي حتى يكون متحرّكاً فيه ، إنتهى .

وأمّا المتى: فالكلام فيه هو الكلام فيهما (أن يفعل وأن ينفعل) فانّه لمّا كان هيئة حاصلة من نسبة الشيء إلى الزمان وهي تدريجيّـــة يتدرّج الزمان فلا فرد آنيّ الوجود له حتى تقع فيه الحركة المنقســــمة إلى الآنيّات،

وأمّا الإضافة: فانّها إنتزاعيّة تابعة لطرفيها ، لا تستقلّ بشـــي كالحركة ·

وأمّا الجدة: فانّ التغيّر فيها تابع لتغيّر موضوعها كتغيّر النعل والقدم في التنعّل مثلاً عمّا كانتا عليه،

وإلى هذه المقولات التي لا تقع فيها الحركة أشار بقوله: (( وغيرها تبسعي أو تبعي)) •

والدفعي : مثل مقوله أن يفعل وأن ينفعل ومتى ، والتبعـــي : كمقولتي الإضافة والجدة ·

وأمّا الجوهر: فوقوع الحركة فيه يستلزم تحقق الحركة من غيــــر

موضوع ثابت باق ما دامت الحركة، ولازم ذلك تحقق حركة من غير متحرّك، هذا ما ذكروه في الجوهر من إنتفاء الموضوع في الحركرومية الجوهريّة ممنوع، بل الموضوع هو المادّة على ما مرّ بيانه، وسيجريء توضيحه ولذا قال المصنّف (رحمه الله) : ((ما هي فيه الخمروسية) والخامسة هي الجوهر٠

(المقصد الثالث): في أنّ للحركة في الكمّ أقسام:

منها: ما يكون بنحو التخلخالُ التكاثف، والأول زيادة المقسدار من دون أن يزيد في أجزاء الجسم ، والثاني نقصان الحجم مــن دون أن ينقص من الأجزاء ، وهذا لا خلاف فيه ، وإليه أشار بقوله : ((بـــلا تخالف أو بنحو النمو والذبول أو بنحو السمن والهزال)) ، ولا فـــرق بينهما إلا بأنّ النمو والذبول في الأجزاء الأصليّة أعني التي متخلّــــفة من منيّ الوالدين كالعظم والعصب والرباط والشريان والوريد ونحوها ، والسمن والهزال في الأجزاء الغير الأصليّة من اللحم والشحم والسميين على خلاف فيه، فإنّ صاحب المطارحات أنكر الحركة الكميّة في النمــوّ والذبول، وذهب إلى أنّ النموّ والذبول حركة مكانيّة لا كميّة، واستدلّ عليه بأنَّ النموُّ يحصل بتخلخل بعض الأجزاء في الجسم ، والأجـــزاء الأوليّة مقد ارها باق بحاله ، وقد إنضمّ إليه مقد ار الأجزا الواردة ، فليس هنا زيادة في مقدار الجسم الواحد أصلاً ، بل إنضمام جسم ذي مقدار إلى جسم آخر مثله، والذبول يحصل بتخلخل بعض الأجزاء عـــــن الجسم وإنفصاله عنه، فليس فيه تنقّص مقد ارجسم واحد ، بل الأجــزاء الباقية على مقدارها وإنما إنفصل عنهما جسم آخر له مقدار فلا يخسلو

وأجابوا عن إشكاله ، والجواب يطلب من المطوّلات.

ثم ان التخلخل والتكاثف إن كان بزيادة المقدار وعدم ريــادة الأجزاء أو نقصان الحجم من دون أن ينقص من الأجزاء شيء فيقــال لهما: التخلخل والتكاثف الحقيقيّان، وإن كان بانتفاشي وإندمــاج (الإنتفاش: هو أن يتباعد أجزاء الجسم ويدخلها جسم غريب كالقطن المنفوش، والإندماج: هو أن يتغارب الأجزاء بحيث يخرج ما بينهـما من الجسم الغريب كالقطن الملفوف بعد نقشه) ، أو كان برقّة القوام أ و غلظته فيقال لهما بهذين الاعتبارين: التخلخل والتكاثف المشهورييـن فإليه أشار بقوله:

((زيادة المقدار إن ما زيد في تكائيي أجزاء تخلخل وفي تكائيييية) ((الحجم منقوص ولا نقصان مين أجزاء وذا باسم الحقيقيّ قمين)) ((على إنتفاش واندماج وعلييي وغلظة القيوام إستعميلا))

((على الأخيرين بمشهور صفا)) ٠

ثم إنّ التخلخل والتكاثف بمعناهما الحقيقيين يكونان مثاليـــن للحركة الكميّة، وبمعناهما الثاني (أعني: الرقّة والغلظة) يكونان مثاليـن للحركة الكيفيّة الملموسة، وإلى هذه المعاني أشار بقوله: ((ثم مـــن الحركة ما قد أسلفا)) (أي الحقيقيّان منهما) من باب وضع كان ثانيهما ومن كيفيّة ثالثها لقد ركن ·

(المقصد الرابع): إنّ الحركة الكيفيّة يكون بالإستحالة، وهــي حركة الجسم في الألوان من نوع إلى نوع آخر، ومن صنف إلى صنف كما كانت في الحركه بالكمّ كالنموّ حيث يزيد الجسم في أقطاره الثلاثة أعني: الطول والعرض والعمق، ولا تكون بالخليط، ولا بالغشو والنفوذ لمحاليّتهما وعدم كونهما حرك في الكيفيّة، ويقال لإصحاب هذا القول: أصحاب النشور والنفوذ، والمراد بالخليط أن يكون كلّ شيء في كــلّ شيء ما يمكن تارة ويبرز أخرى كالماء الحارّ، فانهم يقولون: لم تحدث الحرارة في الأجزاء المائيّة، بل هي التي كانت في الأجزاء الناريّسة المكنونة فيها، وقد ظهرت بامداد خارجي، فالجزء المائي ما تحرّك المكنونة فيها، وقد ظهرت بامداد خارجي، فالجزء المائي ما تحرّك في الكيف، والجزء الناري ما تغيّر فيه أصلاً، بل ليس في البيسين إلا

والمراد بالغشو والنغوذ هو دخول أجزا عريبة في الشي مثل دخول أجزا النار في الما عند مجاورتهما ، وبالعكس فعلي إمكانه دخول أجزا النار في الما عند الما يدخل في الما أجزا مسن النار وهي الحاملة للحرارة وبالعكس ، فلا حركة في الكيف ومحاليسة

القولين واضحة •

قال في التجريد:

مع الجزم ببطلان الكمون والبروز لتكذيب الحسّ لهما ،

وقال شارحه:

فان الماء مثلاً لوكان فيه أجزاء ناريّة كائنة كان يجب أن يحسس بحرّ باطنه من أدخل يده فيه أو يدرك التفاوت بين ظاهره وباطنسف وكلاهما باطل بالحسّ، وإلى المعنى الصحيح من الحركة في الكيسف والمعنى المحال منه أشار بقوله: ((والإستحالة تجوّز كالنموّ)) (الكساف للتشبيه) لا للتمثيل) مع إستحالة السخليط والفشو،

(المقصد الخامس): إنّ المعروف المنقول من الحكما وانحصار الحركة في المقولات الأربع العرضيّة، لكنّ المحكيّ من كلماتهم لا يخلو عن الإشارة إلى وقوع الحركة في مقولة الجوهر غير أنّهم لم يعضوا عليه وأول من ذهب إليهوأشبع الكلام في إثباته صدر المتألّهين (رحمه اللّه وتبعه في ذلك عليه المصنّف في هذا الكتاب وساير كتبه فقال (رحمه الله):

فقد إبتنى عليه (هذه المسألة)مسائل مهمة:

١- كحـــدوث العالم الطبيعي بشراشره ذاتاً وصفة .

٢\_ والوصول إلى الغايات والإستكمالات الذاتيّة للطبيعيّات،

٣ والوحدة الجمعية الحافظة لجميع المراتب الطبيعية ، والأمرية
 للنفس الناطقة ، وغير ذلك ٠

قال في الحاشية:

(المقصد السادس): في بيان الأدلّة للحركة الجوهريّة واستدلّ المصنّف (رحمه الله) عليها بأربعة وجوه:

(الأول): إنّ الحركات العرضيّة بوجود ها سيّالة متغيّرة وهيي معلولة للطبايع والصور النوعيّة التي لموضوعاتها وعلّة المتغيّر يجيب أن تكون متغيّرة، وإلا لزم تخلّف المعلول بتغيّره عن علّته وهو محيال ، فالطبايع والصور الجوهريّة التي هي الأسباب القريبة للأعراض اللاحقة التي فيها الحركة متغيّرة في وجود ها متجددة في جوهرها (وإن كانيت ثابتة بما هيّتها قارّة في ذاتها لأنّ الذاتي لا يتغيّر) ، ولو كانياض الطبايع المتبوعة للأعراض ثابتة وقارّة لأنسد باب العطا (من الغيّاض الجواد) لأنّ هذه المتجددات العرضيّة لا تليق لأن يستند إلى الحق القديم الذي لا حالة منتظرة لملائكة مقرّبيه، فكيف لجانبه تعالىيي

والطبايع والصور التى جعلوها مصادر لها ثابتات كما هو المغسروض على قول الخصم، فأذا كانت كذلك فلم يرتبط السيّال بالثابت فيلسزم تخلّف المعلول عن العلّة وهو غير جائز ، فأذا كان الثابت علّة للسيّال لزم أن يجتمع جميع حدوده دفعة واحدة، فما فرضته سيّالاً كان ثابتاً هذا خلف، فلابد أن يكون الطبيعة متجددة بالذات أي بالوجسود والهويّة لا بالمهيّة، وهو المطلوب، وإلى هذا الوجه أشار بقوله:

(( وجوهريّة لدينا واقعـــــة إذ كانت الأعراض كلّا تابعـــة)) (( والطبع ان يثبت فينسدّ العطا بالثابت السيّال كيف إرتبطــا))

(الوجه الثاني): إستحالة العلوم؛ بمعنى: إنّ في حرك النفس المنطبعة (وهو الروح المتعلّق بالبدن تعلّق الإنطباع، وهوو الذي يتكوّن من بخار الدم الساري في العروق المنبث على الأعضال ويعبّر عنه بالروح البخاري والروح الحيواني وهو جسمانيّ حالّ فلي المادة، وشأنه إدراك المحسوسات الظاهرة والباطئة في مقابل النفس المجرّد، وهو الأمر الزماني المتعلّق بالبدن تعلّق التدبير والتصرّف والمدرك للكليّات المجرّدة والباقي بعد فنا البدن وزواله ووجلود النفس الغلكيّة (في نفس الأفلاك ثلاثة أقوال، فالمشّاؤن قائلون على وجود النفس المجرّد فيها فقط، والثالث فيها فقط، والثالث فيها فقط، والثالث فيها فقط، والثالث أليها المنابعة فيها فقط، والثالث أليها أشار إليه الشيخ في غير موضع من الإشسارات الجوهريّة، بالكتابة) في التصوّرات الجزئيّة للجواهر دلالة على الحركة الجوهريّة،

فان السبب القريب لحركات الأفلاك تصوّرات نفوسها المنطبع لمباديها (أي العقول) على الوجه الجزئي تصوّراً تجدديّاً إتصاليّا كنفس حركاتها الوضعيّة ، والتصوّرات وإن كانت كيفيّات عندهم لكن جواهرها جواهر ذهنيّة إذ صور الجوهر جواهر لأنّ الذاتيّات في أنحاء الوجودات محفوظة بناءاً على ما هو التحقيق من أنّ الأشياء بحقائقها توجد في الذهن بمعنى انّ الصورة العلميّة من الجوهر جوهر كما سرّ في مبحث الوجود الذهني .

قال في الحاشيه في توضيح هذا المقام تحت قوله:

والتصوّرات وإن كانت كيفيّات فانّ التصوّر الحقيقي لا المصدري هو المتصوّر بالذات لا المتصوّر بالعرض ، ولهذا قالوا : العلم هــــو الصورة الحاصلة ، فتصوّرك للشمس شمس أُخرى ، وللقمر قمر آخر . وهكذا ، وقولهم : إنّ العلم والتصوّر عرض فكيف ليس معناه أنّ الشيء إذا تصوّر إنقلب وصار عرضاً وكيفاً ، بل معناه الجمع بين الأمرين من جهتسين : العرضيّة والكيفيّة من جهة الوجود الناعتي بين الأشياء في الذهن ، فيتنزع العقل من هذا الوجود الكيف والعلسم الذي هو نوع من الكيف، والجوهريّة مثلاً الجنسيّة والنوعيّة من جهسة أنّ مهيّتها مهيّة شأن وجود ها في الخارج أن لا تكون في الموضوط إنتهى .

ثم إنه قال في الشرح:

وإنّما خصصنا التصوّرات بالجزئيّة إذ الكليّات لا تغيّر لها بذاتها

إنتهـــى٠

وإلى الوجه الثاني أشار بقوله:
((وفي إستحالة العلوم ظاهــر
إذ صور الجواهر جواهـــر))

(الوجه الثالث): إنّ الأعراض من مراتب وجود الجواهر لمسا
تقدّم أنّ وجود ها في نفسها عين وجود ها لموضوعاتها، فتغيّرهــــا
وتجد د ها لا يتمّ إلا مع تغيّر موضوعاتها الجوهريّة وتجد د ها فالحركات
العرضيّة د ليل حركة الجوهر إذ حينئذٍ التبدّل في الأعراض عيــــن
التبدّل في العرضيّات والتبدّل في العرضيّات عين التبدّل فـــي
المعروضات الجوهريّة بمقتضى الحمل، يعني: إنّ العرضي بحكم صحّة
حمله على معروضه كقولنا: الجسم أبيض عين معروضه، وحيث انّ العرض
(كالبياض) عين العرضي (كالأبيض) إذ هما وجود أ شيء واحد ولـــو
لأنا بحسب المفهوم مغايراً، وتغايرهما بالاعتبار، فانّ العرض وهــو
البياض مأخوذ بشرط لا، وهو غير محمول فانّه لا يقال: الجسم بياض
والعرضي وهو الأبيض مأخوذ لا بشرط وهو محمول كقولنا: الجسم أبيض
فالفرق بينهما كالفرق بين الجنس والمادّة والفصل والصورة و

قال في الحاشية في توضيح الفرق بين العرض والعرضي ما هذا لفظه:

ليس الفرق بين العرض والعرضي بمجرّد أنّ أحدهما مبـــدأ الإشتقاق والآخر هو المشتق، فانّه فرق لفظي بل بأنّ وجود السواد مثلاً إذا أخذ لا بشرط أي أنّه درجة من وجود موضوعه وأنّه ظهور ذلـــك الوجود، فهو عرضيّ لأنّ العرضي هو الخارج المحمول والحمل هـــدو

الإتحاد في الوجود ، وإذا أخذ وجود ه بشرط لا أي أنّه وجود ناعتسي ووجود الموضوع وجود منعوتي ، وأحد هما زائداً على الآخر وإن كسان زائداً متصلاً بل لازماً إذ فرق بين أن يكون الشي مع الشي وأن يكون الشي نفس الشي ، فهو عرض فالعرض والعرضي متحدان بالسندات متغايران بهذا الاعتبار ، فالتبدّل القائل به القوم في المقولات الأربع من الأعراض تبدّل في العرضيّات والتبدّل فيها تبدّل في الجواهسسر المعروضات لأنّ حكم أحد المتحدين حكم آخر ، إنتهى .

وإلى هذا الوجه بالإكمال أشار بقوله:
((ثم إتحاد العرضي بالعـــرض إلا في الاعتبار مثبت الغــرض))

(الوجه الرابع): القول بتجدد الأمثال، فانّه يدلّ على الحركة الجوهريّة، وبيانه:

إنّ العراد بتجدد الأمثال على ما ذهب إليه المتكلّمون علـــى سبيل الإنفصال هو كون العوضوع في كلّ آن متلبّساً بفرد من العـــرض مغايراً مع ما كان متلبّساً به قبله وبعده، بل يكون كلّ فرد مماثلاً لفـرد قبله وبعده، والعراد بكونه على سبيل الإنفصال هو إنفصال وجــرود الفرد الموجود في الآن عن الموجود في طرفيه بتخلل العدم بينـــه وبين الذي قبله وبعده، والمحققون من الحكما عقولون بتجدد الأمشال أيضاً لكن في وجود الجواهر أيضاً لا في الأعراض فقط، وعلى سبيــل الإتصال لا الإنفصال وهم يقولون بأنّ فيض الوجود من مفضيه سبحانــه تعالى يتجدد على المهيّات الإمكانيّة على سبيل الإتصال، وإذا كان تعالى يتجدد على المهيّات الإمكانيّة على سبيل الإتصال، وإذا كان

((هر نفس نو می شود دنیا وما بی خبر ازنو شدن اندر بقـــا))

فاذا لم يكن أمر التجدد واقفاً على الأعراض بل كان سارياً في الجواهر أيضاً تثبت الحركة الجوهرية، وذلك لأنّ التبدّل على هيذا الفرض وإن كان في وجود الجوهر والوجود ليس بجوهر ولا عرض ولا يصدق على تبدّله أنّه تبدّل في الجوهر إلا أنّه لمّا كان نفس تحقيق المهيّة لا أمراً ينضم إليها يصير في كلّ مهيّة محكوماً بحكمها فيكون جوهرا في الجوهر وعرضاً في العرض، كان التبدّل في وجود المهيّة عيدن التبدّل في الجوهر وهو المطلوب أخذناه ملخّصاً من الحاشية للآمليي

((تجدد الأمثال كوناً ناصــري إذ الوجود جوهر في الجوهــر))

والحمد لله أولاً وآخراً ٠



## غررفي تعيين مُوضُوع هذه الحركة ودفع ما قالوًا مِرعَد مُ بَقاءِ المؤضوع

((حلّت بصورة مع الهيولي فتشبه النموّ والذب والمعتملة المعتملة المعتملة المعتملة المعارة والمعتملة المعتملة المعتملة المعتملة المعتملة والمعتملة المعتملة المعتملة والمعتملة المعتملة المعتملة المعتملة والمعتملة المعتملة المعتملة المعتملة المعتملة واحدة على المهيولي فائض واحدة على المهيولي فائض واحدة على المهيولي فائض المعتمرة في كلّ جزء كي والمعتمرة وليس فيها بي المعتمرة المعتمرة وليس فيها المعتمرة المعتمرة المعتمرة وليس فيها المعتمرة المعتمرة المعتمرة وليس فيها المعتمرة المعتمر

### ((تبقى وإن تمر مر السحيب كالشيخ عين الشارخ الطار الصبي))

يعني: انّ الحركة الجوهريّة حلّت في الصورة والهيولى كحلوا الحركة الكميّة في مقدار الجسم، موضوع الحركة فيها يبقى بتمام السذات حافظه ومبقيه أي الموضوع أعلمنه الجوهر المجرّد المفارقا، وقد يكون بقا شيء في ضمن تغيّره وتدرّجه كما أن الهيولى فعليّته عبارة عسن كونها بالقوّة، قد جاز الإختلاف في المفاهيم بشرط أن يكون منشاؤنتزاعها أمراً واحداً، فالصورة المتجددة السيّالة منقرضة شخصاً ولكنها بالوحدة النوعيّة باقية وعلى الهيولى فائضة، بحيث تصرّم في كلّ جز من تلك الصورة كون لآخر وليس فيها بون أي فصل، تبقى الصسورة وإن تمرّ مرّ السحب كما انّ الشيخ في حال شيخوخته هو الشارخ (جوان) الطار الصبي (كودك) و

أشار في هذه الغرر إلى تعيين موضوع الحركة الجوهريّـــــة والإشكالات الواردة في عدم بقاء الموضوع والجواب عنها ، فهنا ثلاثــة مقامات وخاتمة :

المتحصّلة بصورة ، فأمّا الهيولى بنفسها وبشخصها القائمة بصورة مــــا موضوع للحركة وهي باقية غير زائلة، وإن كانت خصوصيّات الصور الحالّة متبدّلة عليها ، وهذا كما أنّ الهيولي بعينها وشخصها باقية عند هـم فى الكون والفساد بصورة ما ، والحركة الجوهريّة في موضوعها والاءشكال الوارد فيها كموضوع الحركة الكميّة وإشكالها الذي مرّ بيانها في الغـــرر اله ابقة في كون موضوعها أيضاً الهيولي فانها هي التي تتحرّك فــــي المقادير في الحركة الكميّة مع أنّ الهيولي كما لم يتحقق بلا صورة جسميّة لم يتحقق بدون مقدار ما أيضاً ، إذ التحقيق أنّ تفاوت الجسم الطبيعي والتعليمي بمجرّد الإبهام والتعيين فالهيولي مع مقدار تتحرّك فــــى المقادير المعيّنة كمــا في ما نحن فيه، واعتبار صورة ما أو مقدار ما فيي جانب الموضوع ليس أنّ هنا صورتان مثلاً أحد هما : متحرّكة ، وثانيهما : موضوع الحركة ، أي ما فيه الحركة كما يتوهم ، بل التفاوت بينهمــــا كالتفاوت بين الكليّ الطبيعي والفرد ومعلوم أنّهما موجودان بوجـــود واحد فيرد على الهيولي بنحو الا تصال التدريجي أفراد الصــور إذ لا حاجة للهيولي إلى خصوصية شي منها ، ولكنَّها محتاجة إلى طبيعتها الكليّة، فما دامت تلك الطبيعة محفوظة بتعاقب الأفراد كانـــــت الهيولي باقية ولا نجد فرقاً بين حالة الكون والفساد حيث حكموا فيها ببقاء الهيولى بصورة ما وبين الحركة الجوهريّة حيث حكموا فيها بعدم بقائها ، بمل الثاني أقرب إلى البقاء الإتصال الصور فيه ، وإلى هـــــذا المقام أشار بقوله :

> ((حلّت بصورة مع الهيولــــى فتشبه الـــــنموّ والذبــولا))

وأشكل على كون الهيولى باقية بصورة ما أنّ الشيء ما لم يتشخّص لم يوجد وما لم يوجد لا يمكن أن يكون موجداً ، فكيف أن يكون صورة ما التي لم يتشخّص علّة لوجود الهيولى ·

وأُجيب عنه تارة من حيث الغاعل وأُخرى من حيث القابل:
أمّا الأول: إنّ العلّة الحقيقيّة لوجود الهيولى وتشخّصها هـــي
الواحد بالعدد الذي هو المغارق (أعـني المثال النوري لا العقــل
العاشر الذي هو مراد المشّائين من الواحد بالعدد المغارق الذي هـو
مبقي هيولى العناصر في التكوّنات والتفاسدات كما في الشرح) .

وأمّا الواحد بالعموم من الصورة فــهي شريكة العلّة، والشركــة خفيفة المؤنة ·

وأمّا الثاني (من حيث القابل) : فانّ الهيولى أيضاً خفيف المؤنة لكونها قوّة محضة ، فيكفيها ذلك ، وإلى هذا أشار بقوله :

((موضوعها بشخصه له البق الم

مبقية أعلم نه المغارق ....ا))

قال المصنّف في الحاشية:

مبقية أعلمنه المغارقا أي للهيولى المجسّمة باللمنوّعة بالصــــورة المنوّعة بقا بربّ النوع ، بمعنى أنّ قاعدة مخروط نور ربّ النوع منسحب على صنمه ورأسه عند الله ، ونور الثابت ووجهه ثابت وهذا بقا آخــر سوى بقا نفس الهيولى كما مرّ إذ لها بقا في جميع الصور والأحــوال ووحدة وشخصية لا يقدح فيها الإنفصال ، وكثرة الإتصال ، إذ لا تعين صوريّ لها ، إنتهى .

(المقام الثاني): في الإشكال الوارد على بقا الموضوع وجوابه وذكر المصنّف إشكالين:

(الأول): إنّه كيف يعقل بقا الهيولى مع تدرّج وجود الصورة وذلك لكونها معلولة للصورة ، ولا يعقل ثبات المعلول مع تدرّج علّت ومع عدم بقائها يعود المحذور وهو عدم تحقق الموضوع في الحرك الجوهريّة ، والجواب عنه إجمالاً وتفصيلاً على ما في حاشية الآملي (رحمه الله) :

أمّا إجمالاً: إنّ من الموجودات ما يكون بقاؤه على نحو الثبات والإستقرار كما في العقول الطوليّة والعرضيّة، بل النفوس على وجلومنها ما يكون بقاؤه على نحو التدرّج والسلسيلان وذلك كما في مثل الحركة والزمان عند الكلّ والطبايع عند القائلين بوقوع الحركة فيهسا وهذا كما يكون موجوديّة شيء بعين كونه موجوداً بالقوّة وفعليّته في عين كونه قوّة كما في الهيولى ، فحينئذ يكون بقاء الهيولى في عين كونسها متدرّجة، إذ هذا النحو من البقاء بقاء أيضاً .

وأمَّا تفصيلاً : فحاصله يعود إلى أُمور :

(الأول): إنّ الهيولى واحدة ومتشخصة بوجود ها الشخصي المختصّ، وهو الوجود اللايق بحالها الذي عرفت أنّه من الضعصب بمرتبة يقال له: قوّة الوجود، ووجود ها اللايق بها ليس من ناحياً الصورة المندرجة في الوجود لكي يكون تدرّجها في الوجود منافياً لبقاء الهيولى على نحو التنبات، بل هو مستفاد من المفارق النوري الثابيت الباقي، وأنّ ما به البقاء هو المفارق لا الصورة المندرجة الوجود.

(الثاني): إنّه لوقلنا بأنّ ما به بقا الهيولى هو الصـــورة المندرجة لكن للصورة فرداً زمانيّاً لا على وجه الإنطباق تدريجيّ النسب نسبتها إلى الفرد الزماني الذي على وجه الإنطباق نسبة الحركـــة التوسّطيّة إلى القطعيّة، فيكون مستمرّ الذات تدريجيّ النسب، فنقــول إذا كان بقا الهيولى بهذه الصورة التي زمانيّ لا على وجه الإنطباق تكون الهيولى مستمرّة في البقا من غير محذور ·

(الثالث): إنّه لوقلنا بأنّ ما به بقاؤها هو الصورة المندرجـــة التي زمانيّ على وجه الإنطباق لكن نقول: إنّ لهذه الصورة الزمانيّ على وجه الإنطباق أصل محفوظ من الصورة لإتصال، هذه الصــــور الزمانيّة وعدم تخلل العدم بينها، وهو أي إتصالها مساوق لشخصيّتها فكأنّها من أولها إلى آخرها صورة واحدة، وكلّ واحدة منها درجة مــن تلك الصورة الواحدة، فعلى هذا يكون ما به التفاوت ثابتاً مستمـــرّأ باعتبار أصله وإن كان متدرّجاً باعتبار درجاته، فتكون الهيولى باقية مـن غير إشكال.

(الوجه الرابع): إنه لوقلنا بعدم إنحفاظ الصور المندرجـــة بأصل محفوظ ثابت بينها الذي نسبته إلى تلك الدرجات الزمانيـــة نسبة الدهر إلى الزمان لكن نقول: تلك الصور المندرجة بأنفســـها مع قطع النظر عن أصلها المحفوظ موجودة باقية بناءاً على ما سنحقق من وجود الحركة القطعيّة في الخارج إلا أنّ وجودها على نحــــو التدرّج والسيلان، فهي على نحو السيلان باقية، ويكون بقاؤها فـــي عين تدرّجها، إذ هو نحو من البقاء، إذ بقاء السرمدي على نحــو والدهري على نحو آخر، والزماني لا على وجه الإنطباق على طــور، وعلى وجه الإنطباق على طور، فبنحو بقاء ما به البقاء يكون الهيولــــى باقية،

فعلى الوجه الأول من الجواب يكون بقاء ما به البقاء بالعقـــل المفارق، ويكون بقاؤها على هذا النحو٠

وعلى الوجه الثاني يكون بقا ما به البقا على الوجه الزماني لا على وجه الإنطباق ، فيكون بقا الهيولي كذلك ·

وعلى الوجه الثالث يكون بقاء ما به البقاء على النحو الدهـــري فيكون بقاء الهيولى كذلك ·

وعلى الوجه الرابع يكون بقائما به البقائ على النحو الزماني على وجه الإنطباق، فيكون بقائالهيولى كذلك، نعم لو أغمضنا عن الوجود الثلاثة المتقدّمة وقلنا بعدم وجود الحركة القطعيّة أيضاً لتمّ الإشكال، وأشارالمصنّف إلى هذا الجواب بقوله:

### ((وقد يجي البقا في التـــدرج كما الهيولى فعلها القوة جــي))

هـــدا٠

وقال في الشرح في تفسير هذا البيت دفع لما يتوهم في المقام: إنَّ الهيولي كما أنَّها مع المتصل متصلة ، ومع المنفصل منفصلة ، وبذاتها لا هذا ولا تلك، كذلك ليست باقية ولا زائلة إلا بتبعيّـــة الصورة، وإذا كانت الصورة سيَّالة لم تكن المهيولي باقية، وبيان الدفسع بعد ما عرفت أنّ وحدة الهيولي وشخصيتها بوجود ها ولكن كلّـــها مستفادة من المفارق بشركة العلَّة المقارنة، وأنَّ ما به البقا الحقيقي لها هو المفارق، إنّا نتكلّم الآن فيما به البقاء الذي هو الواحد بالعموم من الصور، فنقول: إنَّ للجوهر الصوري فردأ زمانيّا لا على وجه الإنطباق على الزمان مستمرّاً تدريجيّ النسب كالحركة التوسّطيّة، وفرد أ زمانيّــــاً منطبقاً متصلاً كالقطعيّة والا تصال مساوق للوحدة الشخصيّة ، وبقاؤه ــما عين التدرّج في النسب أو في الذات، فانّ البقاء السرمدي بنحـــــو والد هري بنحو، والمزماني بكلا قسميه بنحو، كما أنّ الوحدة في الكـــة المنفصل عين الكثرة، والفعليّة في الهيولي عين القوّة، فللهيولي أنحاء من البقاء بحسب ما به البقاء ، إنتهى •

وأنت إذا تأمّلت ما ذكرناه أولا تصل إلى مغزى كلامه (رحمـــه الله) في هذا المقام ·

(الإشكال الثاني): إشكال ذكره الشيخ وغيره، فحاصله:

إنّه لو وقعت حركة في الجوهر وإشتداد وتضعّف وإزديـــاد وتنقّص فامّا أن يبقى نوعه في وسط الإشتداد مثلاً أو لا يبقى ، فــان كان نوعه يبقى فما تغيّرت صورتها الجوهريّة في ذاتها ، لأنّ المفـروض بقاؤها في وسط الإشتداد ، بل إنّما تغيّرت في عارض ، فلا يكـــون إشتداداً جوهريّاً ، بل هو إستحالة ، أي حركة في الكيف ، وإن كــان الجوهر لا يبقى مع الإشتداد مثلاً ففيه تاليان :

(أحدهما) : إنه ليس أيضاً حركة في الجوهر، بل هو فسلماد لصورة وكون لصورة أُخرى ·

(وثانيهما): إنه على تقدير عدم بقا الجوهر ففي كلّ آن يغرض يحدث جوهر آخر، ويكون بين جوهر كالجوهر الحادث أولاً، وبينن جوهر كالجوهر الحادث أولاً، وبينن جوهر آخر كالحادث آخرا أنواع جواهر غير متناهية لأنّ أفراد ما فينه الحركة بالقوّة ما دام المتحرّك متحرّكاً،

وبعبارة أُخرى: يكون بين جوهر وجوهر آخر إمكان أنواع جواهر غير متناهية بالقوّة، وهذا في الصورة الجوهريّة محال، لأنّ قوام الموضوع والتحرّك بهذه الحركة أعني الهيولى بالصورة الجوهريّة، فيلزم تقلل الأمر الذي هو بالقوّة أعني تلك الأمر الذي هو بالقوّة أعني تلك الصور الغير المتناهية بالقوّة التي بين جوهر وجوهر آخر، وإن جاز في غير الحركة في الجوهر كالكيف ونحوه لعدم تقوّم موضوع الحركة بها ، بل يكون الموضوع مع قطع النظر عمّا فيه الحركة أمراً بالفعل غير متقوّم بملا فيه الحركة أصلاً .

وحاصل الإشكال:

إنّه لو وقعت الحركة في الجوهر للزم أن يكون شي ً واحد أنواعــاً كثيرة ، وهو محال ، والجواب عن هذا الإشكال على ما سلكه صــــدر المتألَّمين وتبعه المصنَّمف (رحمه الله) في هذا الكتاب، وهو ما لخَّصه في المتن من جواز إنتزاع المفاهيم المختلفة من وجود واحد ، وتفصيله على ما في الشرح أنّ في قولهم هذا خلطاً بين الوجود والمهيّة، فانسه إن أُريد بقاؤه وجوداً فـــختار أنه باق، حيث انه وجود واحد شخصيّ مستمر لكنه غير مستقر، وينتزع منه في عين وحدته وشخصيته في كـــل آن مفروض معنى ( بمعنى : إنَّ الوجود المتصل وإن كان تدريجيًّا بحسب درجاته أمر واحد ، وأنّ الصفات المختلفة كالإشتداد كمال في ذلك الوجود ، والتضعّف نقص ، فلا الإشتداد يخرجه عن وحد تــه ، ولا التضعُّف ينثلم ببساطته ، وينتزع منه في عين وحدته وشخصيَّته في كـــلّ آن مفروض معنى غير المفهوم الذي ينتزع منه في آن قبله وبعسسده، وإن أريد بقاؤه مفهوماً (أي مهيّة) ، فمختار أنّــــه غير باق ، ولا يلزم منه بطلان وجود جوهر بالفعل وحدوث آخر كذلك، بل هو بطلان صفة ذاتيّة أعنى مفهوماً وحدوث صفة ذاتيّة أعنى مفهوماً آخر مع وحــــدة الوجود ، وذلك لأجل مراتب ذلك الوجود الواحد في الكمال والنقص ، وليست تلك المغاهيم المنتزعة من ذلك الوجود الواحد بما هي متنوعة منه متباينة حتى يرد بعدم جواز إنتزاع المتخالفات بما هي متخالفات عن منشأ واحد لأنّ تباينها إنّما هو في ما إذا كان كلّ واحد منهــــا موجود أ بوجود على حدة ، وأمّا في الحركة فالكلّ موجود ة بوجود واحسد شخصيّ زمانيّ نظير موجوديّة الماهيّات بوجود النفس في الوجــــود

الذهنى ، حيث لا مضادّة بين النار الذهني ومائة وهكذا ، لأنّ الكــلّ موجود بوجود الذهن، وأنَّ المضادَّة بينها عند موجوديَّة كلُّ بوجــود ه الخاص، وفي الحركة الجوهريّة جميع تلك الماهيّات موجودة بوجـــود واحد شخصي زماني على وجه الإنطباق، والواحد الشخصي يجــــوز إنتزاع مفاهيم مختلفة عنه باعتبار درجاته المستفادة في الكمال والنقص وهذا كما في الإستحالة مثل حركة الشيُّ في السخونة أو اللون متــــــلاً فانّ السخونة السيّالة أو اللون السيّال اللذين هما ما فيه الحركـــــة وجود واحد سيّال ممتدّ ينتزع من السخونة مفهوم الفاتر ومفهوم الحــارّ ومفهوم الأحرّ كلّ من مرتبة من مراتبها ، وكذا من اللون السيّال يتنـــوع الأصغر والأخضر والأسود كلّ من مرتبة من مراتبه ، وإلى هذا أشـــــار المصنّف في الشرح بقوله: ولا فرق بين الحركة الجوهريّة وغيرها فـــــى ذلك ، إذ الموضوع الجسماني كما لا يخلو عن صورة ما سيّالة كذلك لا يخلو عن مقدار ما وأين ما وغيرهما ، فهو متلبس بالفرد الزماني بالفعل من كلّ واحد منها ، إنتهى ٠

وإلى هذا الإشكال وجوابه أشار المصنّف في المتن بقوله: ((قد جاز الإختلاف في المفهوم مع توحّد الكون الذي منه إنتــــزع))

(المقام الثالث): في فذلكة ما تقدّم ونتيجته من إثبات الحركــة الجوهريّة، وهو أنّ الصورة السيّالة المتصرّمة واحدة وفائضة على الهيولى بحيث تصرّم كلّ جزء من تلك الصورة (والمراد بالصورة هنا صورة جميـع

العالم الجسماني الطبيعي، كما يأتي تنظير عالم الكبير بالصغير كمسا أشار إليه في الحاشية) كون لآخر، وليس فيها فصل بسكون (بالنسبة إلى المهيولى)، وعدم (بالنسبة إلى الصورة) حتى لا يكون التصرّم عيسن التكوّن، بل يكون بينهما (أي الحركتين أو الصورتين) حد مشترك فسي الخارج (كتحلل السكون بين الحركتين أو تخلل العدم بين الصورتيس) نعم هو بالفرض والوهم كما يكون هو في المقادير المتصلة كالخط بالفرض والوهم، وإذا فرض فصلان مشتركان كان بينهما (أي كانت صلى سيّالة منقسمة إلى أجزاء غير متناهية، لأنّه لولا ذلك للزم تتالي الآنيس والتتالي محال لإستلزامه الجزء الذي لا يتجزّى وهو محال) لئلا يلسزم والتيالي الآنين والآنيين صورة سيّالة منقسمة إلى أجزاء غير متناهية، وكذا

#### وتوضيح المطلب:

إنّ كون الصورة واحدة مع كونها في كلّ آن صورة مغايرة لمسلل قبله وما بعده باعتبار أنّ تلك الصور المتعاقبة المثاليّة متصلة والإتصال مساوق للوحدة الشخصيّة، فهي على مشتاتها واحدة وحدة جمعيّد لاتصالها واستمرارها كلّها فائضة على الهيولى بحيث يكون كلّ تقريم درجة منها تحقق درجة أخرى منها، وليس بين تصرّم جزّ وكون جرز تخلل سكون باعتبار حركة الهيولى في تلك الصور بأن تكون الهيولى في آن خالية عن الصورة أو فصل عدم باعتبار عدم الصورة بأن كسان آنا خاليا عن الصورة، بل يكون حركة الهيولى مستمرّة في جميع الآنات ووجودات الصور متصلة لا فصل بينها بعدم أصلاً إذ مع تخلل السكون

بين الحركة، وفصل العدم بين الصور لا يكون التصرُّم عين التكوُّن، بـل يكون التصرّم في الآن الأول مثلاً والتكوّن في الآن الثالث منه، ويكـــون الآن الثاني آن السكون بالنسبة إلى حركة الهيولي والعدم بالنسبة إلى الصورة، فيكون ذلك الآن الثاني الخالي عن الصورة حدًّا مشتركاً بين الصورة الموجودة في الآن الأول والثالث ويفصل بينهما ويصيرهما إثنين بحيث يكون كلّ بالقياس إلى الآخر أين هو من صاحبه ، ومع عـــدم تخلل السكون بين الحركة وفعل العدم بين الصور لا حد مشترك فسي الخارج كما في الخطّ وغيره من المقادير المتصلة، نعم الحدّ المشتـرك يكون في جميع المقادير المتصلة بالفرض والوهم، إذ في الخطّ يتصــور نقطة تكون مبتداءً لقطعة منه وهي بعينها مبدا القطعة أُخرى ، لكنَّهـا ليست موجودة بالفعل، ولو فرض تحققها لإنعدم الخطّ المذكــــور ووجد خطَّان آخران مبتديان من تلك النقطة أو منتهيان إليها وإذا فرض فصلان مشتركان فامّا أن يفرض في الصورة كما إذا فرضنا الصورة الثالثــة الواقعة في الآن الثالث نهاية الصور الموجودة من الأول أعنى الموجودة في الآن الأول والثاني، والصورة الرابعة الواقعة في الآن الرابع بداية ما توجد في الآن الرابع والخامس والسادس، فتكون الصورتان أعنـــي الموجودة في الآن الثالث والرابع فصلان مشتركان بين الصور السست الموجودة من الآن الأول إلى الآن السادس أو يفرض في الحركـــــة الموجودة في الآنات الستّة فتكون الحركة الموجودة في الآن الثالــــث والآن الرابع فصلان مشتركان، وإمّا يفرض في الآنات أنفسها فيكون الآن الثالث والرابع فصلان مشتركان وكيف ما كان يكون بين الفصلين المشتركين شيئاً منهما منقسمة إلى أجزاء غير متناهية فتكون بين الصورة

الموجودة في الآن الثالث وبين الموجودة في الآن الرابع صورة سيّالــة منقسمة إلى أجزا غير متناهية ، وبين الحركتين الموجود تين فيهما أيضاً حركة منقسمة إلى أجزا غير متناهية وبين الآنين نفسهما أيضاً زمـــان سيّال منقسم إلى أجزا غير متناهية ، وذلك لأنه لولا ذلك للزم تتالي الآنين عند عدم وجود الزمان بين الآنين وتتالي الآبين عند عــدم وجود السيّاليّة بين الصورتين وعدم وجود الحركة بين الحركتيــن وذلك أيضاً يستلزم تتالي الآنين كما لا يخفى ، وتتالي الآنين محــال للزوم الجز الذي لا يتجزّى الذي قد ثبت إستحالته .

((خاتىمة)) :

فيها وهم ودفع :

أمّا الوهم: قد يقال: إنّه لو كان هناك صورة سيّالة منقسمة إلى أجزاء غير متناهية فلا يتحقق حينئذ إلا الكثرة والسيلان، ولا يصدق إلا قولنا: أين أحد أجزاء هذا الكثير والسيّال من الآخر،

وأمّا الدفع : إنّ حيثيّة وجود الصورة ووحد ته الذي هي عينه غالبة على الكثرة ، وحيثيّة ثباته قاهرة على السيلان وبقاء تلك الصورة بالوجوه المتقدّمة من البيان وان تمرّ مرّ السحاب كما قال تعالى :

﴿ وترى الجبال جامدة وهي تمرّ مرّ السحاب ﴿ ·

وقوله تعالى :

\*أفعيينا بالخلق الأول بل هم في لَبُّس مِنْ خَلَّق جديد \* ٠

قال في الحاشية:

أي ترى طبايعها ساكنة وهي سيّالة جوهراً ، وترى جبـــــال وجودات الأناسي ساكنة وهي متبدّلة ذاتاً وجوهراً في السلسلة العرضيّة والطوليّة إلى أن تغنى في اللّه كاندكاك جبل إنّـيّة موسى عند التجلّي ومثله الكلام في الخلق الجديد بحسب السلسلتين ، إنتهى ·

وبقاء هذه الصورة مع تبدّلاته في أفراده بحسب درجات وبقاء هذه الصورة مع تبدّلاته البيّنة من أول تكوّنه إلى آخر عمره عين كالشيخ ، فانّه مع تبدّلاته البيّنة من أول تكوّنه إلى آخر عمره عين الشارخ (أول الشباب) الطار (الذي نبت شاربه جديداً أو الحديث السنّ) الصبي (وهو معلوم) .

قال في الشرح:

تنظير للعالم الكبير بالعالم الصغير كما قال تعالى :

\* وما خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة \* ٠

فان الإنسان مع تبدّلاته البيّنة روحاً وجسداً (حيث انه في الول تكوّنه لم يكن شيئاً مذكوراً وبعده ليس إلا كفواً للعناصر وفي المراتب التالية ليس إلا أعجز موجود ثم يتدرّج في الكمال حتى يصير إن شملته العناية الإللهيّة حكيماً عالماً بالحقائق وملكاً مقتدراً يملك الشرق والغرب) واحد ومع أنّه أين البيضاء من الحرباء (الحرباء حيوان أكبر مسن العطاءة تستقبل الشمس برأسها وتدور معها كيف دارت كما في مجمع البحرين في مادّة حرب) ، فذلك الملك المقتدر الحكيم الذي لعلّد يستاهل لأن يكون خليفة الله في الأرض عين ذلك الهيكل المحسوس الذي كان أعجز الخليقة ، امّا في الجسد فباعتبار وجهه إلى النفسسس

الناطقة، وامّا في النفس باعتبار وجهها إلى العقل، والله من ورائهـم

وقال في الحاشية:

فالإنسان الصغير كالكبير يتحرّك جوهراً ، أمّا جسد ه فيستكمل بالأعمال وبالجوهر حتى يتصل ويتحوّل إلى الصورة المثاليّة ، وأمّــــا نفسه فتستكمل طولاً وباطناً حتى تستغني عن البدن الطبيعي وقـــوا هبل إن صار عقله النظري بالفعل تحوّل إلى العقل المفارق الفعّـــال وصار روحاً (مرسلاً بعد ما كان روحاً مضافاً) .



### غرر في الوحدة العددية والنوعية للحركة ويختم بالسِكون

((ما منه ما إليه ما فيه بـــدت

كالذات للحركة منها نوّعـــت))

((شخص بذي وإثنين من سواها

ضد بمدأ ومصنتهاها))

(( أمّا السكون وهو سلب الحركة

عن قابل فعدم للملكة))

يعني: ان ما منه (المبدأ) ما إليه (المنتهى) ما فيه (المسافية هذه الثلاثة تكون بمنزلة الذاتي والمقوّم للحركة لأنها باختلاف هيده الثلاثة تتنوّع وتكون أنواعاً ، شخص يعني: ان الحركة الشخصية تتحصّل بذي أي بهذه الثلاثة المذكورة وإثنين من سواها وهما الزمان وموضوع الحركة وتحصل الحركة الفدية بتضاد مبيد ئها ومنتهاها ، أما السكون فهو عبارة عن سلب الحركة عن شيء قابل لها فهو عدم للملكة يعني: ان السكون عدم ملكة وتضاد ه مع الحركة تضاد عدم ملكة .

أشار في هذه الغرر إلى أنواع الحركة وأشخاصها ، وكذا إلــــى معنى السكون ، وأنّ التقابل بينه وبين الحركة من أيّ أقسام التقابـــل؟ فهنا مطلبين :

(المطلب الأول): في أنواع الحركة وأشخاصها ، اعلم أن الحركة أفراد غير متناهية ، وإذا كانت الحركة جنساً مشتملة على أنواع فلابد مخالفاً لنوع آخر منها ثلاثة من الستّة ، وهو المبدأ والمنتهى ، والمقولة التي تقع فيها الحركة وباختلاف واحد من هذه الثلاثة تختلف الحركة نوعاً كالحركة الصاعدة والهابطة، فالأول منهما غير الثاني وإن إتحـــد المتحرّك، وما فيه الحركة والحركة في مقولة مخالف نوعاً مع الحركة فـــي مقولة أُخرى، فانَّ الحركة في الزَّبين نوع من الحركة ، والحركة في الكيف نوع آخر، وهذه الثلاثة كما تكون منشأ لإختلاف الحركة النوعيّة كذلـــك تكون منشأ لإختلاف الحركة شخصاً بطريق أولى ، إذ الفرق من نـــوع مغاير مع فرد من نوع آخر قهراً ، ومع ذلك يحصل الإختلاف الشخصى في الحركة بأمرين آخرين من الستّة ، وهو الزمان والموضوع، فتكون ما بـــه تنختلف الحركة نوعاً وشخصاً خمسة من الستّة ، وأمّا المحرّك فقالوا : إ ن إختلافه لا يوجب إختلاف الحركة شخصاً فضلاً عن النوع ، وذلك لما فرضه في الكتاب من أنّ المتحرّك بمحرّك ما قد يتحرّك بمحرّك آخـــر قبل إنقطاع حركته كالجسم المتحرّك فيسمى الأين بتلاحسيق الجواذب، والما المتحرّك في الكيف بتلاحق النيران، وليس هذا من باب إجتماع المؤثّرين على أثر واحد لأنّ أثر كلّ بمنزلة البعض مـــن الحركة، وهذا التجزّي وإن كان بالفعل من وجه لا يقدح في وحـــدة الحركة لا تصالها ، وإلى أنواع الحركة باعتباراتها الثلاثة وأشخاصــــه باعتباراته الخمسة أشار يقوله:

### ((ما منه ما إليه ما فيه بـــدت كالذات للحركة منها نوّعــــت))

(( شخص بذي)) ( الثلاثة) (( وإثنين)) ( الزمان والموضـــوع) ( من سواها )) إلخ ،

ثم ان الحركة تكون ضد الحركة أخرى إذا كان مبدأ حركة مضاد المبدأ حركة أخرى، وكذا تكون ضد البتفاد منتهاها لممنتهاها، ومثال تضاد الحركات بتضاد ما منه وما إليه كالحركة من البياض إلى السواد مع عكسه، وهذا في التضاد بالذات، وكالصاعدة والهابطة في التضاد بالعرض، وهذا التضاد يتصوّر فيما منه وما إليه، وأمّا ما فيه فلا يكون فيه تخالف وتكون الحركتان خلافين ، فحرك فيه التضاد بل يكون فيه تخالف وتكون الحركتان خلافين ، فحرك الفاكهة في الكم مع حركتها في الكيف خلافان لا جتماعهما في محلل واحد ، وكذا حركتها الكيفية في الألوان والطعوم والروايح والأمزج كما في الحاشية، إنتهى .

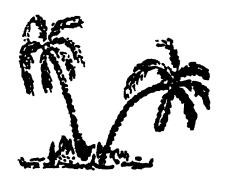
(المطلب الثاني): في معنى التقابل بين السكون والحركة قد يقال: إنّ التقابل بينهما بالتضاد لوجهين:

أحدهما: أن يقال: إنّ السكون عبارة عن قرار الشيء وهو أمر وجوديّ ، فيكون ضدّاً للحركة ·

الثاني: أن يفسّر السكون بما عرّفه المتكلّمون من كونه عبارة عن الكون الثاني في المكان الأول، وعليه أيضاً يكون وجوديّاً، فيكون ضددّاً للحركة، وقد يقال: إنّ السكون عبارة عن عدم الحركة لكن لا العدم

المطلق حتى يكون تقابله مع الحركة بالسلب والإيجاب، بل عدمها عمّا من شأنه الحركة فيكون تقابله مع الحركة بالعدم والملكة وهو مختــــار المصنّف (رحمه الله)، وإليه أشار بقوله:

((أمّا السكون وهو سلب الحركة عن قابل فعدم للملكة))



# الفريدة الثالثة في أ في الله المارية العامة للجسم الطبيعي غرر في الزمان

البحث في الزمان يكون تارة في وجوده وأخرى في ما هيّته:

(الأول): عبارة عن هليّته البسيطة •

(الثاني): في مائية الحقيقية ٠

والمصنّف (قدّس سرّه) قدّم البحث عن الماهيّة على الوجود مع أنّ البحث عن مطلب هل مقدّم على البحث عن الما الحقيقيّة لمكان نشأة الخلاف في وجود الزمان من جهة ماهيّته، حيث انّه لمّا كلله مهيّته مقدار الحركة القطعيّة وهي غير موجود ة في الخارج بنا علله المشهور، فيقال: كيف يكون الزمان الذي هو مقدار الحركة موجلود أوالمتقدّر به (أعني الحركة) غير موجود على ما سيذكر، ولذلك قلد البحث عن المهيّة على البحث عن الوجود، هذا المهيّة على البحث عن الوجود المؤلّة المؤلّة

وإنّما لم يذكر الحركة في هذه الغريدة في عداد هذه اللواحق، ( ١٤٧)

وذكرها في الغريدة الثانية ، لأنّ الحركة أعمّ لواحق الجسم الطبيعيي لكونها عارضة على كلّ جسم حتى الجسم الأعلى (فلك الأفلاك) بخلاف الزمان والمكان وغيرهما من اللواحق ، فانّ فلك الأفلاك لا يكون في الزمان لأنّ الزمان عبارة عن مقد ار حركته ، فلا يكون نفسه في الزميان كما أنّه لا يكون في المكان بناء على كون المكان عبارة عن السطيل الباطني للجسم الحاوي على السطح الظاهر من الجسم المحوي كما هو مذهب المشاء .

((لقد جرى الزمان والقطعيّــة مجرى الطبيعي والتعلّمـــيّة))
((فزمن مقدار قطع كانــــا ومنهم من قد نفى الزمانــا))
((وقال بعضهم هو التحـــرّك وقيل فلــــك))

يعني: انّ الزمان والحركة القطعيّة يجري مجرى الجسم الطبيعي والتعليمي ونسبته إليها كنسبة الطبيعي إلى التعليمي، فالزمان عبارة عن مقد ار الحركه القطعيّة وبعض المتكلّمين يقول بوهميّة الزمان وكونه أمراً عدميّاً، وقال بعض الفلاسفة: انّ الزمان هو نفس الحركة وبعض قيال بكونه واجباً وقال جمع آخر بأنه هو الفلك،

أقول: هنا بحثان: (الأول): في مهيّة الزمان؛ فالزمان من الأحوال المشتركـــــة ( ۱۴۸ )

للأجسام، وهو لدى الجمهور شي و أمر معلوم الإنسيّة ومجهول الماهيّة، بمعنى أنَّ كلِّ الناس يعلمون أنَّ في الوجود شيئاً يتبعَّض بأوقـــــات ويتقدّر بساعات وأيّام وشهور وسنين، ولكن لا يعلمون أنّه جوهر أو عرض مقدار أو غير مقدار، موجود أم موهوم، فكيف كان قد إختلف الحكماً والمتكلمون في حقيقته ، فالمتكلمون ذهبوا إلى أنّ الزمان كالمكان أمسر موهوم يتقدّر في الوهم بالأمور المذكورة ، وبطلان هذا لا يخفى على ذي مسكة ، والحكما عائلون بأنّ الزمان شيع (أمر) موجود في الخـــارج فهو من مقولة الكمّ، وهو مقد ار حركة الفلك، وهو المراد من القطعيَّـــة في المتن، ولكن وقع الخلاف بينهم في أنّه مقدار الحركة الوضعيّـــة العرضيّة للفلك أو هو مقدار تجدد الطبيعة الفلكيّة بناء على الحركة الجوهريَّة ، فالأول مذهب المشهور المأخوذ من أرسطو ، والثاني مذهب صدر المتألّمين وتبعه المصنّف في هذا الكتاب، وقول صدر المتألّمين هو التحقيق، لأنّ جعل مقدار التجدد الذاتي، والحركة الذاتي . . . زماناً أولى من جعل مقدار الحركة العرضيّة لأنّ الحركة العرضيّة وغيرها من الأعراض كلُّها واقعة في الزمان ولا يمكن جعل الحركة الوضعيَّة فـــى الزمان مع كون الزمان مقد ارها ، بخلاف ما لو جعلناه مقد ار الحركـــة الذاتية ونفس تجدد الطبيعة، ثم انه أشكل على جعل الزمان مقدار الحركة القطعيّة بأنّ الزمان موجود عند المحققين والقطعيّة لا وجود لها إلا في الخيال كما مرَّ، فكيف يكون المقدار (وهو الزمان) موجــــوداً والمتقدر ( وهو الحركة القطعيّة) غير موجود ، وأمّا التوسطيّة فهو بسيطــة لا مقد ارلها ، وأجيب عن هذا الإشكال بوجهين : (الأول): ما أجاب به الفاضل الخبير ملآ إسماعيل الإصفهانيي (رحمة الله عليه) في حاشيته على الشوارق، وقال:

الحق أنّ الحركة بمعنى القطع موجودة في الخارج ، وما قيل من أنّها لو وجودت في الخارج لزم وجود الكلّ بدون الجزء مردود بــانّ الكلّ قسمان: قسم قارّ الأجزاء ، وقسم ليس بقارّ الأجزاء ، وهذا القسـم يكفي في وجود ، وجود أجزائه على التعاقب ، فوجود الكلّ في الخارج وجود تدريجي .

(الثاني): ما أجاب به المصنّف (رحمه الله) في الحاشية بقوله: والحلّ: إنّ الموجود قسمان: موجود بوجود مصداقه، ومسوجود بوجود منشأ إنتزاعه، ومن هذا القبيل وجود الإضافات ونحوها، بسل جميع المهيّات والكليّات الطبيعيّة وجودها بمعنى وجود منشأ إنتزاعها أعني الوجودات والأشخاص، فالقطعيّة موجودة بهذا المعنى، إنتهى

ومما ذكرنا يظهر ضعف كلام صاحب المباحث المشرقيّة الــــذي نقله المصنّف في الشرح قال:

وقال صاحب المباحث المشرقيّة: إنّ الزمان كالحركة له معنيان: أحدهما: أمر موجود في الخارج غير منقسم وهو مطابق للحركة بمعنـــى التوسّط ويسمّى بالآن السيّال أيضاً (وهو الآن الذي يتفرّع عليه الزمـان لا الآن الذي هو طرف الزمان ويتفرّع على الزمان) ·

والثاني: أمر متوهم لا وجود له في الخارج يعني المطابـــــق للحركة بمعنى القطع ، إنتهى · وإلى كون الزمان مقد ار الحركة القطعيّة أشار بقوله: (( فزمـــــن مقد ار قطع كانا )) •

ثم إن نسبة الزمان من الحركة القطعيّة كنسبة الجسم التعليميي إلى الجسم الطبيعي، وحيث ان التفاوت بين الجسم الطبيعيوي والتعيين فكذلك التفاوت بين الزمان والحركية القطعيّة كذلك ٠

### قال المصنّف في الشرح:

فالإمتداد الجسمي إذا لوحظ مطلقاً بلا تعين بالتناهي والسلا تناهي ومن غير أن يكون ممسوحاً بمساحة معينة عند التناهي وهسسو الجسم الطبيعي ، وإذا لوحظ متناهياً ممسوحاً بمساحة معينة وعند هذا يتطرّق القدر والكميّة ، فهو الجسم التعليمي ، كذلك الحركة القطعيّسة المتصلة فانها أيضاً إمتداد إلا أنّه سيّال ، فاذا لوحظت مطلقة فلا قدر ولا كميّة حينئنر ، وإذا لوحظت معيّنة متقدّرة بقدر خاص جا الزمسان من ثانية أو دقيقة أو ساعة أو غيرها أقلّ أو أكثر ، فالعارض من قبيسل عسوار في المهيّة لا من قبيل عوارض الوجود ، إنتهى .

وتوضيح ذلك: إنّ عروض الزمان الذي هو مقدار الحركة على الحركة نفسها من قبيل عوارض المهيّة نشأ من كون نسبته إلى الحركية كنسبة الجسم التعليمي إلى الطبيعي، وأمّا كون عروض التعليمي على الطبيعي من قبيل عوارض المهيّة لا عوارض الوجود فقد تقدّم الكلم في إثبات الهيولى عنه شرح قوله:

### 

وقلنا في ذلك الموضع: إنّ عوارض المهيّة تكون مثل الوجهود وهو متحد الوجود مع معروضها في الخارج وإنّما ظرف المعروض ههو التحليل العقلي كعروض الجنس للفصل وبالعكس، وعروض الوجهود للمهيّة، هذا ٠

وإلى التفاوت المذكور بين الزمان والحركة القطعيّة أشار بقوله:
((لقد جرى الزمان والقطعيّـــة
مجرى الطبيعي وتعليمــيّة))

(البحث الثاني): في وجود الزمان:

اعلم أنه لا إشكال أنّ الزمان أمر موجود في الخارج ، لأنّا إذ ا فرضنا حركتين تكونان في الأخذ والترك موافقين ولكنّها في البطول والسرعة مخالفان يكون لا محالة مسافة أحد هما أزيد والآخر أنقص وكذلك إذا فرضنا حركتين آخرين تكونان في الأخذ موافقين ويكون مسافته مساويين ، ويكون أحد هما سريعاً والآخر بطيئاً فيقطع أحد هما هسده المسافة بالسرعة والآخر بالبطى ، فلابد أن يكون في هذا البين أمسر يمكن أن يتصور فيه موافقة الأخذ والترك في الصورة الأولى وموافقة الأخذ ومخالفة الترك في الصورة الأأولى وموافقة الأخذ ومخالفة الترك في الصورة الثانية ، وهذا الأمر بين المبدأ والمنتهسي في كلّ حركة معينة تقع في مسافة معينة يكون بحيث يجوز له أن يقطيع مسافة أنقيص مسافة أزيد من هذه المسافة بحركة سريعة منها وأن يقطع مسافة أنقيص

بحركة بطيئة منها ، وهذه الأحوال المذكورة واقعة في نفسها ســــوا اعتبرناها أم لا ، فهذا الأمر المذكور يكون موجوداً في نفسه سوا اعتبرنا توهمه أم لا وليس معنى الموجود الخارجي إلا هذا ، فهذا الأمر فـــي نفسه موجود في الخارج وأمر يقبل القسمة والزيادة والنقصان لذا تـــه ، فيظهر من ذلك أنّ الزمان أمر موجود ولكن بعض المتكلمين أنكر الزمان ونفى كما أشار إليه المصنف بقوله: ((ومنهم من قد نفي الزمانـــا) لأنّ الماضي والمستقبل معدومان ، والآن لا تحقق له مع أنّه طرف الزمان المخالف معه نوعاً ٠

توضيحه: إنّ المراد من الآن هو الآن المتغرّع على الزمان المذي هو بمعنى الحال في مقابل الماضي والمستقبل، ووجه عدم تحققه:

(أولاً): إمّا عند منكري وجود الزمان فلأنه طرف الزمان، والشئ إذا لم يكن موجوداً يمتنع أن يكون طرفة موجوداً، وأمّا عند مثبتية فلأنهم يقولون بعدم إنقطاعه، والشي الذي لا بدو ولا ختم له ليس له طـــرف لأنّ الأطراف لا توجد إلا إذا وقع القطع على ذي الطرف .

(وثانياً): اتّه على تقدير وجود ه يكون طرفاً للزمان ، وطـــرف الشيئ بما هو طرفة مخالف معه في نوعه كالنقطة التي طرف للخطّ فانها تخالف مع مهيّة الخطّ ، فاتّها موجود وقابل للاشارة الحسيّة لا تنقسم أصلاً ، والخطّ موجود منقسم في الطول كما أنّ الخطّ الذي طرف للسطح مخالف مع السطح في المهيّة لأنّ السطح موجود ينقسم في الطـــرل والعرض وهكذا الكلام في السطح بالقياس إلى الجسم التعليمي ، وأجاب عنه المصنّف أخذاً من صدر المتألّهين (رحمه الله) في شرح الهدايـــة

أنَّ الماضي والمستقبل معد ومان في الحال لا مطلقاً ، فانَّ الماضــــي موجود في الماضى من الزمان وإن لم يكن موجوداً في الحال والمستقبل وكذا المستقبل موجود في المستقبل من الزمان وإن لم يكن موجوداً فـــى الحال والماضي من الزمان ولا يسلزم من نفي الأخصّ نفي الأعمّ، وكسا أنّ المكان إذا كان موجوداً لا يلزم أن يكون موجوداً في المكان أو فــــى طرف منه كذلك الزمان، وحاصله: إنّ عدم كون شي ً في شي ً لا يستلزم عدمه مطلقاً ، فاذا قلنا : إنّ الكوكب مثلاً ليس موجوداً في البيت ليسس معناه أنّه ليس موجود أحتى في موضعه وهو السماء ، فسلب وجـــود ه عن البيت لا يستلزم سلبه مطلقاً ، وكذلك إذا قلنا : إنَّ الغلك الأعظـم موجود ومكان للفلك الذي تحته لا يستلزم أن يكون هو بنفسه في مكان آخر، كما هولازم ما ذهب إليه المشّاء في معنى المكان، كما مرّ بخلاف المتمكّن، فانه إذا لم يوجد في شي من الأمكنة لم يكن موجوداً أصلاً ، ثم انَّ بعضهم قال: إنَّ الزمان هو الحركة نفسها ، وقد إحتجَّ على مذهب بأنَّ الحركة متقضَّية متجددة، وكلُّ متقضَّ متجدد فهو زمان، وتوضيحــه: انَّ الزمان حيث كان مقد ار الحركة والحركة مأخوذة في مهيَّتها التصـرَّم والتجدد كان لمقدار العارض لها الذي هو الزمان متدرَّجاً متصرَّمــاً لد ذ لا يعقل أن يكون المقدار العارض قارّاً ثابتاً وموضوعه الذي هو الحركــة متقضّياً متصرّماً وإلا لزم بقاء الحال بلا محلّ ، فالحركة والزمان كلاهمـــا متصرّمان متقضّیان ۰

والجواب: إنّ الوسط لم يتكرر، لأنّها متقضّية متجددة بالعرض وهو متقضّ متجدد بالذات كما هو رأي جمهورالحكما ·

قال في الحاشية خلافاً للشيخ الإشراقي:

فاته يقول بعكس ذلك يعني أتنها متجددة بالذات وهو متجدد بالعرض، والحق ما قالوه، إذ في مرتبة وجود الحركة لا مقدار، فلل كلّ ولا جزء حتى تكون غير قارّة الأجزاء بالذات بخلاف مرتبة اعتبار الزمان إذ فيها يتحقق المقدار ويزيد قدر الكلّ على الجزء، ولا يجتمع جزء مع جزء، فالزمان غير قارّ الأجزاء بالذات والحركة كذلك بالعرض

قال المصنّف في الحاشية أيضاً:

ويمكن تصحيحه بأنّ الزمان لمّا كان عارضاً غير متأخّر في الوجود للحركة وكلاهما موجودين بوجود واحد صحّ أنّ الزمان هو الحركة ، إنتهى،

وتوضيحه: إنّا قلنا فيما مرّ: إنّ نسبة الزمان إلى الحركة كنسبة التعليمي إلى الطبيعي يمكن تصحيح القول بأنّ الزمان حركة باعتبار أنّ الزمان ليس موجوداً ، والحركة موجوداً آخر، لكي يكون عروضه عليها من باب عوارض الوجود ، بل هما متحد الوجود في الخارج كالجنسس والفصل ، وإنّما العروض في عالم الذهن ، فالزمان هو الحركة يعلن وجوداً وإن كان غيرها مهيّة ، وقيل : الزمان هو الواجب تعالى على ذلك، واستدلّ عليه بأنّ الزمان لا يجوز عليه العدم وكلّما هو كذلك فهو واجب بالذات ، والصغرى والكبرى ممنوعتان لأنّ الواجب لذاته ما يمتنع عليه جميع أنحا العدم مجامعاً كان أو مقابلاً ، والزمان لا يأبى عن العدم المجامع لأنّه لا يأبى أن لا يوجد رأساً وإن أبى عن العدم السابق واللاحق الزمانيين .

قال المصنّف في الحاشية:

هيهات الواجب تعالى وجود جمعي بسيط محيط تام وفسوق التمام وهذا وجود فرقي مركب محدود ضعيف من أضعف الأعراض ، نعم هذا أيضاً آية من آيات صفات الواجب فانه بديمومته آية دوام الواجب وببساطته أي بساطة الزمان المطابق للحركة التوسطية وهما أصللن راسمان للقطعية ، والزمان الذي هو قدرها أعني بساطة الآن السيال الراسم له آية بساطة الوجود المنبسط على كلّ المهيّات الذي هو نسوره وهو راسم الكلّ مع عدم إنثلام وحدته وبساطته كما أنّ الآن السيال واحد بسيط ومع وحدته وبساطته راسم كلّ كثرات الزمان من الدقائسق والساعات والأيام والليالي والأسابيع والشهور والسنين وغيرها ، ولعلّه لذا ورد : ((لا تسبّوا الدهر فانّ الدهر هو الله)) .

وقيل: إنّ الزمان هو الغلك نفسه، واحتجّ بأنّ كلّ جسم فـــــو الزمان، وكلّ جسم في الغلك، والجواب: إنّه لو تمّ هذا فالزمان هــــو المكان بوضع المكان مكان الغلك، والحلّ أنّ النتيجة أنّ بعض ما فـــي الزمان في الغلك وهي غير المطلوب٠

### قال في الحاشية:

وهذا يناسب الحركة الجوهريّة، فالزمان قدر سيلان الطبيعـــة الفلكيّة، وتلك الطبيعة صورة طبيعيته للفلك ، وشيئيّة الشيّ بصورتـــه وفصله، فالفلك تلك الطبيعة، والزمان موجود بوجود سيلانهــــا، وسيلانها في مقام ذاتها الوجوديّة، والفرض أنّه يمكن التوجيه والتصحيح لهذا القول وإلا فالزمان قدر حركة الفلك جوهراً أو وصفاً لا نفس الفلـك

### إنتىهى ·

وإلى الأقوال المذكوره تحت عنوان، ثم أشار المصنّف بقوله: (( وقال بعضهم هو التحـــرّك وقيل واجب وقيل فلـــك))



## غريان

((كون المكان الكون ذا وضع يحــق فكونه الموهوم من بعــد محــق)) ((وسطح باطن لدى المشــا مــن حاوٍ على المحوي مكاناً قد زكــن)) ((بعد مجرّد لدى الإشـــراق جسماً بكليّـته مـــلاقـــي)) ((تــزييــف سطح عندهم مشههور والحق بعد أنــه المغطـــرا) ((إذ قال كلّ قولاً موقــــناً الماء فيما بين أطــراف الإنــاء))

((إنّ الطبيعي مكان طلبـــــا إن قاسر يخرج بنهج أقربــــا)) ((لكل جسم ثم للمركّــــب كان المكان ما لجزء غالــــب))

### يعنى:

ان قبول الإشارة الحسية يدل على وجود المكان فكونه بُعدداً موهوماً كما يقوله المتكلّم قول باطل، والمكان عند المشاء عبارة عدد السطح الباطن للجسم الحاوي على المحوي، وعند الإشراقي بُعدد مجرّد يلاقي تمام أجزاء جسم المحوي، تزييف سطح (يعني: القدول بكون المكان السطح الباطن للحاوي) عند هم مشهور والحق كونه بُعداً محسرداً وهو المفطور أي فطدري للناس، لأن كلّ الناس يعتقد ون بأن الماء واقع في ما بين أطراف الإناء، انّ الطبيعي من المكان ملا هو مطلوب للجسم إن قاسر أخرجه من مكان الجسم المركّب مكلات المركّب مكلات المركّب مكلات الماء أجزائه .

أشار في هذه الغرر إلى الخلاف الواقع في المكان وجوداً ومهيّة وإلى كونه ذا وضع قابل للاشارة الحسيّة (وهو أول دليل على وجدوه) وإلى الطبيعيّ منه وغيره فالكلام في المكان قد يكون في وجوده وقسد يكون في مهيّته:

(أمّا الأول): فقد أنكر بعض وجوده والمثبتين لوجوده علي الطائفة يدّعي كون وجوده بديهيّاً لا يحتاج إلى برهان ولعلّه أقرب، والثانية يزعم أنه نظريّ فيستدلّ له بأدلّة منها ما يذكره المصنّف من أنه قابل للاشارة الحسيّة، وهذا نصّه (كون المكان الكون ذا وضعي يحق) يعني: إنّ كون المكان ذا وضع قابل للاشارة يحقّ وجود المكان ثم انّ المكان في اللغة والعرف عبارة عن الجسم الذي يعتمد عليه مسم آخر كالأرض التي تستقرّ عليها الحيوانات وكالسرير الذي يستقرّ عليه الإنسان ونحوهما، وأمّا بحسب إصطلاح العلماء فقد إختلفوا في معناه ومغمومه بعد اتفاقهم على أنّ المكان لابدّ أن يكون شيئاً تجتمع فيه إمارات أربع:

(الأُولى): أن يكون المكان مساوياً للمتمكّن بأن يزيد بزياد تــه وينقص بنقصانه، ولا زم ذلك إستحالة أن يكون جسمان مجتمــعين في مكان واحد، وبعبارة واضحة : إستحالة حصول الجسمين معاً في مــا يشغل أحدهما .

(الــثانية): أن يكون قابلاً لأن ينتقل منه المتمكّن إلى مكــان آخر بالتدرّج، ولازم هذا المعنى إمكان وقوع الحركة فيه ·

(الثالثة): أن يكون ظرفاً للمتمكّن بمعنى إمكان نسبـة المتمكّـن (الثالثة): أن يكون ظرفاً للمتمكّن بمعنى

إليه بلفظه في مثل ما يقال: الما عنى الكوز ·

(الرابعة): أن تختلف الأمكنة في الوضع بمعنى إختــــلاف الجهات وتباينها كالغوق والتحت وغيرهما، فالمذاهب المشهــــورة المعتبرة في المكان ثلاثة مذاهب:

(المذهب الأول): مذهب المتكلّمين؛ فانّهم يقولون بأنّ مكان كلّ جسم هو فضاء موهوم يتمكّن فيه الجسم كفضاء داخل الإناء لإجتماع الما عنه ، ويسمَّى بالبُعد الموهوم ، والمراد من الموهوم ما يكون فـــــى الوهم، ولا يكون موجوداً في الخارج، وهذا المذهب بظاهره باطل. لأنّ المكان بحسب الخارج يقبل الزيادة والنقصان، فانّ مكان الجسم الكبيريزيد على مكان الجسم الصغير لا محالة ، وهذه الزيادة والنقيصة ليستا بحسب الوهم المحمض ، لكون العقل حاكماً لزيادة مكان الجسم الكبير على مكان الجسم الصغير في الخارج وفي نفس الأمر وإن لم نتوهمه أصلاً ، ولا شكَّ أنَّ الأمر الذي يقبل الزيادة والنقيصة في الخارج لا يمكن أن يكون معدوماً في الخارج وإليه أشار المصنّف (رحمه الله) بقولـــه: (( فكونه الموهوم من بُعد محق)) ولكنّ المحقق اللاهيجي على ما ذكره في حواشي التجريد أراد تصحيح هذا المذهب ونصرته بما حاصله: بأنَّ الموجود في الخارج يكون على نحوين:

(الأول): أن يكون موجوداً بنفسه ·

(الثاني) : أن يكون موجوداً بمنشأ إنتزاعه ،

فمن الممكن أن يكون وجود المكان من النحو الثاني ، وهذا النحو من الوجود بالنسبة إلى العدم المحض نحو وجود يخالف العدم المطلق فالقول بالمكان بهذا المعنى لا يستلزم عدمه المطلق في الخارج بـــل هو موجود في الخارج بوجود منشأ إنتزاعه، وكلّ ما كان بحسب الخارج قابلاً للزيادة والنقصان لا يستدعي أن يكون موجوداً بنفسه، بل يكفي فيه وجود منشأ إنتزاعه، ثم قال: وهذا إحتمال معقول في أمر المكان، لأنّ ما قلناه من الإنتزاع يكون من وجود العالم، فالمكان أمر موجـــود ينتزع وجوده من وجود العالم ولكنّ القائلين بالبُعد الموهوم لا يرضون به لأنّهم قائلون بتحقق مكان موهوم قبل وجود العالم (إنتهى كما مرّ في بحث الحدوث) .

(المذهب الثاني): مذهب أفلاطون وحكما الإشراق وهسم يقولون بأن المكان عبارة عن البعد المجرّد الموجود في الخارج نظير تجرّد الموجودات المثاليّة التي هي العالم بين العالمين أعنسي المفارقات النوريّة والمقارنات المظلمة ، والجسم متمكّن فيه بأعماقسسه وأجزائه ، والمكان ملاقيه بتمامه ، لأنّ هذا البُعد مجرّد والمتمكّن مادّي والتداخل فيهما واقع بخلاف ما إذا كانا مادّيين وفيه تعريض علسسى المشّائين إذ على مذهبهم الجسم يكون في المكان بسطحه لا بالكليّسة وقال المصنّف في الحاشية في توضيح البعد المجرّد ما هذا لفظه:

فغضا الحوض الذي يتبدّل عليه الما والهوا والتراب وغيرهما وهو لا يتبدّل إذ لا يجوز عليه الحركة الأينيّة غيرها لأنّ غير المتبدّل مكان لها ، وتجرّد ه باعتبار عدم حلوله في مادّ أو موضوع كالبعد المتمكّن وإن كان البُعد المادّي فيه بنحو الظرفيّدة فيه ، والنفوذ فيه ، لا كالمجرّد المثالي ، فانّه لا هو في المادّة ولا المادة فيه ،

ولهذا قلنا: إنه نظيره، إذ الموجود المثالي لا وضع له مع موجــودات هذا العالم بخـلاف هذا البعد المغطور وهذا أنزل تجرّدا منه، إنتهى ·

وإلى هذا المذهب أشار المصنّف بقوله: ((بُعد مجرّد لدى الإشراقـــي جسماً بكلــيّته مــــلاقــــي))

(المذهب الثالث): مذهب أرسطو وأبو على والمشائين وهمم الثلان بأنّ المكان عبارة عن سطح الباطن من الجسم الحاوي علم السطح الظاهر للجسم المحوي، وإلى هذا المذهب أشار المصنّصف بقوله:

((وسطح باطن لدى المشّاء مــن حاو على المحوي مكاناً قد زكــن))

وقد اعترضوا على هذا المذهب بوجوه، منها: لزوم حرك وللساكن كما في الطير الواقف في الريح المهابّة، والسمك الواقف في الماء الماء الجاري، فانّهما ساكنان بالضرورة مع أنّه تتبدّل عليهما سط وللهواء والماء المحيطتان بهما، ومنها: سكون المتحرّك كما في المنقول من بلد إلى بلد في صندوق فانّه متحرّك لا محالة مع أنّ السطح الباطن من الصندوق المحيط به غير متبدّل فيلزم أن يكون ساكناً، ومنها: مسا ذكره في الحاشية وهو إنعدام مقصد المتحرّك، فانّه إذا كان المكان هو البُعد كان مقصد المتحرّك، فانّه إذا كان المكان هو البُعد كان مقصد المتحرّك موجوداً قبل الحصول فيه، وأمّا إذا كان هو

السطح فلا ، ومنها : عدم عموم المكان وذلك لأنّ الفلك الأعظم بناً على كون المكان هو السطح لا مكان له لعدم إحاطة سطح به مع أنّههم عقولون : كلّ جسم له مكان طبيعي ، ولم يستثنوا الفلك عن حكمهم .

ولكنّ الوجوه المذكورة وغيرها مما لم نذكرها مند فعة ومسطورة في الكتب، ولكنّ الإشكال في الأخير صعب الإند فاع، والشيخ الرئيسس إلتزم بهذا الإشكال وقال: لا يجب أن يكون لكلّ جسم مكان بل يجب أن يكون لكلّ جسم مكان بل يجب أن يكون له وضع (بمعنى كونه قابلاً للاشارة) يمتاز به عن ساير الأجسام، فعليه يكون للفلك الأعظم وضع لأنه أشـار إليه بأنّه فوق جميع الأفلاك وما يحكم به العامّة بأنّه يجب أن يكون كلّ جسم في المكان يبتني علمى عدم ميسزهم بين المكان والوضع ، فالوضع على هـذا يصير أعمّ مسسن المكان بمعنى أنّ كلّ متمكّن يكون ذا وضع لا يجب أن يكون كلّ ما هسو ذا وضع في المكان كالفلك الأعظم، وإلى هذه الاعتراضات أشار المصنّف ذا وضع في المكان كالفلك الأعظم، وإلى هذه الاعتراضات أشار المصنّف بقوله: ((وتسرنسيف سطح عند هم مشهور)) .

ثم ان مختار المصنف من الأقوال هو القول الثاني، وإليه أشار بقوله: ((والحق بعد أنه المغطور)) يعني أنّ الحق هو كون المكان بُعداً مجرداً لكونه من الغطريّات إذ قال كلّ الناس قولاً موقناً (لأنّه مسسن غطريّات عقولهم) الما عيما بين أطراف الإنا ، ولاشك انّهم يريدون بها أطرافها الداخلة لا الخارجة ، وما بين الأطراف الداخلة هو البُعسد المعتدّ في داخلة لا سطحه الباطن إذ هو عينها أي عين الأطراف لا بين الأطراف ، ثم انّ عند القائلين بكون المكان هو البُعد أنّ لكسلّ بين الأطراف ، ثم انّ عند القائلين بكون المكان هو البُعد أنّ لكسلّ جسم مكان طبيعيّ لو حصل فيه يقتضي بطبعه أن يكون ساكنا أفيسه وإن

خرج عنه يقتضي بطبعه أن يتحرّك إليه ، وعند القائلين بالسطح حيـت انّ المكان عند هم لا يكون عامّاً لكلّ جسم يكون لكلّ جسم عند هم حيّـزاً طبيعيّاً بالكيفيّة المذكورة والحيّز عند هم مفهوم أعمّ من المكان والوضع ، فعلى هذا كلّ جسم ذي مكان يكون له حيّزه الطبيعي ، والجسم الــذي لا مكان له كالمحيط فحيّزه الطبيعي هو وضعه ،

ولزيادة التوضيح لا بأس بنقل كلام العلامة على الإطلاق فـــي شرح التجريد ، قال (رحمه الله) :

كلّ جسم على الإطلاق فانه يفتقر إلى مكان يحلّ فيه لإستحالية وجود جسم مجرّد عن كلّ الأمكنة ، ولابدّ أن يكون ذلك المكان طبيعيّاً له لأنّا إذا جرّدنا الجسم عن كلّ العوارض فامّا أن لا يحلّ في شي من الأمكنة وهو محال ، أو يحلّ في الجميع وهو أيضاً باطل بالضرورة أو يحلّ في البعض فيكون ذلك البعض طبيعيّاً (لأنّ الجسم لو حلّ مكاناً دون مكان بالإقتضاء من طبيعته لزم الترجيح بلا مرجّح ) ، فيكون ذلك البعض طبيعيّاً ، ولهذا إذا أخرج من مكانه عاد إليه ، وإنّما يرجع إليه علي أقرب الطرق ، وهو الإستقامة ، إنتهى .

وإلى الطبيعيّ من المكان أشار بقوله:

((إنّ الطبيعي مكان طلبا
إن قاسرٍ يخرج بنهج أقربا))
لكلّ جسم أثريّاً كان أو عنصريّاً ٠

قال في الشرح:

وفي النسبة إلى الطبيعة دلالة على أنّه مقتضاها لا أنّه مقتضى الجسميّة المشتركة أو المهيولى أو الغاعل المغارق لإستوا نسبتها إلى عبيع الأمكنة ، ولا أنّه مقتضى أُمور خارجه أُخرى ، إذ مع قطع النظرو عنها للجسم ذلك المكان المعيّن ·

وكيف كان، فعند كلتا الطائفتين القائلتين بالسطح أو البعــــد يستحيل وجود الخلاء (أعني وجود مكان لا يكون فيه متمكّن أصـــلاً)، وسيجى وتفصيل وجه الاستحالة ، وإجماله أمّا عند القائلين بالسطــــح فاته لو فرض سطح باطن لا يكون مماسّاً بسطح ظاهر المتمكّن يلــــــزم وجود بعد يكون محالاً عند هم ، وأمّا عند القائلين بالبُعد من جه\_\_\_ة أنَّه لو تحقق الخلاء يلزم أن لا يتمكِّن الجسم من الحركة فيه ، لأنَّ الحركة لابد أن تقع في زمان، وكل حركة تقع في الزمان يمكن أن تقع فــــــى زمان أكثر منه، وتكون الحركة بطيئة أو تقع في زمان أقل وتكون الحركـــة سريعة ، فلو لم يكن معاوق فاقتضا ً الحركة مرتبة معيّنة من السرعــــة أو البطؤ من دون أن يكون في البين مرجّح يكون ترجيحاً بلا مرجّح وهـــذا محال، وحيث انّ الحركة لا تتحقق في الخلاء أعنى المكان الخالى عن الشاغل يلزم أن لا يكون المكان موجوداً لما قلنا أنّ من إمارات المكان إمكان وقوع الحركة فيه، وهذا خلف،

ثم أنّ المكان الطبيعي للمركّب هو مكان غالب أجزاؤه فيمــــا إذا كان أجزاؤه متفاوتة، وأمّا ما تساوت أجزاؤه فمكانه الطبيعي هــــو المكان الذي إتفق وجوده فيه، وإليه أشار في المتن بقوله:

### ((لكلّ جسم ثم للمركّــــب كان المكان ما لجزب غالـــب))

وبعبارة واضحة عبر بها في شرح التجريد قوله: ((المركّب)) أنّ التركّب من جوهرين (كالدخان المركّب من الأجزاء الأرضيّة والناريّب فان تساوياً وتمانعاً وقف في الوسط بينهما وإلا تغرّقاً ، وإن غلب احدها كان مكانه مكان الغالب وإن تركّب من ثلاثة وغلب أحدها كان مكانه مكان الغالب وإن تركّب من ثلاثة وغلب أحدها كان مكانه مكان الغالب وإلا كان في الوسط وإن تركّب من أربع متساوية حصل في الوسط أو ما اتّفق وجوده فيه ، وإن غلب أحدها كان في مكانه ولا إستمرار للمعتدل لسرعة إنفعاله بالأُمور الغريبة ،إنتهى



### غررفي إمتِنا عالخالاء

((تساوي ذي العائق والعديم في ي الخلأ يفي عركة بالنفيي في الخلأ يفيي)) ((إن معهما يفرض معاوق أقييل بنسبة ما فيي الزمانين حصيل))

يعني: تساوي المتحرّك ذي المانع وغير ذي المانع في الحركة في نغي القول بالخلاء واف، ان يغرض معهما مانع أقل بنسبة ما في في نغي القول بالخلاء واف، ان يغرض معهما مانع أقل بنسبة ما في نفي الزمانين أي زمان من المانع وزمان غير ذي المانع) حصل .

أشار في هذه الغرر إلى إستحالة الخلأ إختلف كلامهم في هذا المقام فذهب قوم إلى جواز الخلأ وهم القائلون بالبعد الموهوم وبعض من أصحاب المذاهب الأخر، وآخرون إلى إمتناعه وهو إختيار المصنف والمحقق الطوسي في التجريد حيث قال: وهذا المكان لا يصح عليه الخلق من شاغل وإلا لتساوت حركة ذي المعاوق وحركة عديمها عند فرض معاوق أقل بنسبة زمانيهما .

وقال الشارح في توضيح مرامه واستدلّ عليه بأنّ الخلا لوكان باطل ثابتاً لكانت الحركة مع العائق كالحركة مع عدم العائق، والتالي باطل بالضرورة، فالمقدّم مثله، وبيان شرطيّته: إنّا إذا فرضنا متحرّكاً يقطي مسافة ما خالية في ساعة ثم نفرض تلك المسافة معاوق للمتحرّك عين الحركة يكون أطول لأنّ الملأالموجود في المسافة معاوق للمتحرّك عين الحركة فلنفرضه يقطعها في ساعتين ثم نفرض ملأ آخر أرقّ من الأول على الحركة فلنفرضه يقطعها في ساعتين ثم نفرض ملأ آخر أرقّ من الأول على نسبة زمان الحركة في الخلأ إلى زمانها في الملأ وهو النصف، فيكون الملأ بعاوقته نصف المعاوقة الأولى فيتحرّكها المتحرّك في الساعة، لكنّ الملأ الرقيق معاوق أيضاً، فتكون الحركة مع المعاوق كالحركة بدونه وهي باطل، وإليه أشار المصنّف (رحمه الله) : ((تساوي ذي العائسية والعديم)) إلخ به والعديم)) إلخ به المعاونة الله المعاونة الله المعاونة الله المعاونة الله المعاونة المعاون



### غررفي الشكل

((كلّ بسيط فلكيّ عنصري شكل طبيعيّ له هو الكري)) ((فالطبع واحد وفعل واحد في واحد لم يك غير الواحد)) ((والأرض أخرجت قوى قسريّـة من كرويّة سوى حسّـــــيّة))

يعني: ان كل جسم بسيط سماوي أو أرضي الشكل الطبيع....ي له يكون هو الكروية ، فالطبع الواحد والفاعل الواحد في مادة واحدة لم يكن غير الواحد (يعني: غير صورة واحدة) ، والأرض أخرجته....ا القوى القاسرة (كالريح والمطر والسيل ونحوها) من الكروية إلا في الحسّ والمشاهدة .

أشار في هذه الغرر إلى أنّ كلّ جسم فلكيّاً كان أو عنصريّاً لـــه شكل طبيعي وهو الشكل الكروي لا المضلّع ، ثم انّ الشكل على ما قيـل في تعريفه أنّه ما أحاط به حدّ واحد أو حدود وبنا على التحقيــق أنه ( ١٧٠ )

من الكيفيّات المختصّة بالكميّات كالإستقامة والإنحنا وهو هيئة إحاطــة الحدّ الواحد أو الحدود بالجسم وهو طبيعيّ وقسري لأنّ كلّ جســـم متناه (كما مرّ في بحث تناهي الأبعاد) ، وكلّ متناه مشكّل بالضــرورة ، فاذا فرض خالياً عن جميع العوارض لم يكن له بدّ من شكل ، فيكــون طبيعيّاً ، ولمّا كانت الطبيعة واحدة لم تقتضي أُموراً مختلفة ولا شكــل أبسط من الإستدارة ، فيكون الشكل الطبيعي هو المستدير وباقـــي الأشكال قسري ، ولذا قال المصنّف (رحمه الله) :

((كلَّ بسيط فلكيَّ عنصــري شكل طبيعيَّ له هو الكــري)) ((فالطبع واحد وفعل واحـد في واحد لم يك غير الواحد))

وقال في الشرح :

وما سوى الكروية فيه كثرة لأنّ المضلّع من الأشكال يكون حانب منه خطّاً وآخر سطحاً وآخر نقطة ، إنتهى ·

أقول: بخلاف الكرة فانها جسم أُحيط به سطح واحد يمكن أن يغرض فيه نقطة إذا خرج عنها خطوط إلى سطحه كانت تلك الخطوط متساوية من جميع الجوانب، وحيث انها لم تشتمل على أزيد من سطح واحد فلا سطوح ولا خطوط ولا نقاط فيها ، فهي أبسط الأشكال والنقطة التي في وسطها المعبّر عنها بالمركز وهميّة صرفة ، ولمّا كان الشكل الطبيعي مستنداً إلى الطبيعة وهي واحدة والواحد لا يصدر عنه إلا الواحد ، فلا جرم وجب أن يكون الشكل الصادر عنه كريّاتاً ،

فثبت أنّ الشكل الطبيعي هو الكري وهو المطلوب، وإلى هذا المعنى أشار بقوله:

((فالطبع واحد وفعل واحدد في واحد لم يك غير الواحد))

وقال في الحاشية في توضيح مقصوده من هذا البيت ما هـــــذا لفظه:

قولنا: وفعل فلعل واحد من حيث هو واحد أي من جهسسة واحدة فخرج ذو الجهات، وقولنا: في قابل واحد خرج فعل الواحد في المقابل المتعدد كحرارة الشمس مثلاً، فعليها تليين في الشمعسة والتصليب في الملح، وحيث اعتبرت وحدة الجهة فلا يرد أنّ الطبيعة الناريّة مثلاً واحدة، وقد فعلت أفعالاً كثيرة كالحرارة والخقة واليبوسة والشكل والحركة وغيرها لأنها فعلت لجهات كثيرة مع أنّ بعض هده ليس في عرض الآخر، فانّ الخقة معلولة للحرارة وكذا اليبوسة والحركة معلولة للخقة مثل صاعد وبعضها كالمشخص للآخر، بسلم الطبيعة تفعل فعلين متقابلين ولكن بشرطين فتفعل التسكين بشسرط الوجدان للحالة الطبيعيّة والتحريك بشرط الفقدان لها، وقد يتوهّم الكثرة باعتبار تعدد المفاهيم مع وحدة المنتزع منه، إنتهى

(( إشكال ودفع )) :

أمّا الإشكال: إنّه لمّا كان الشكل الطبيعي للجسم البسيط هـــو الكرية، فما جهة عدم الكرية الحقيقــة لها لما نشاهد فيها مــــن

المرتفعات والوهدات بنحو أخرجها عن الكروية الحقيقيّة ، وهــــــذا يخالف ما ذكرتم ·

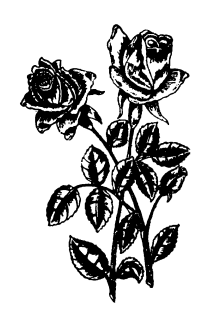
وأمّا الدفع: إنّ سبب خروج الأرض عن شكلها الطبيعي (أعنسي الكرويّة) إنّما هو بواسطة العوامل الخارجيّة والقوى القسريّة كالريــــاح والأمطار والزلازل والإنفجارات والإنخسافات وغيرها من العوامـــل القسريّة، وإليه أشار بقوله: ((والأرض أخرجت قوى قسريّة ــ من كرويّـة (أي حقيقيّة) فالأرض بمقتضى طبيعته اليابسة حافظة لشكلها الطبيعي ولمّا أزاله القاسر ولم يزل اليبوسة صارت حافظة للشكل القسري بالعرض ولا تتوهّم أنّه دوام القسر وهو محال (لما قالوا: إنّ القسر لا يـدوم) ، لأنّ نوع القسر دائم وهو في العقل الذي هو ربّ ذلك النوع ، وأمّــا أشخاصه فهي دائرة زائلة الشخاصه فهي دائرة زائلة الشخاصه فهي دائرة زائلة الشخاصة فهي دائرة زائلة الأسترية والمناه المناه الم

قال العلامة الآملي (رحمه الله):

فان قلت: إقتضاء طبيعة الأرض حفظ الشكل العارض عليه المناف مع إقتضائها لشكلها الذاتي، إذ الشيء الواحد لا يقتضي المتنافيين، قلت: كلّا بل إقتضاؤه يؤكّده لأنتها لو خلّيت وطبعها تقتضي كريّة الأرض ولكن لمّا أحرجت عن الكرويّة بواسطة تعدّي القاسر عليها تزول عنها الشكل الطبيعي وتبقى فيها اليبوسة، وهي حافظة لشكلها العارض عليها، فتكون حافظة للشكل العرضي بالعرض، وحصدوث الشكل العارضي مستند إلى القاسر وبقاؤه مستند إلى الطبيعة فهصو مقسور من وجه ومطبوع من وجه آخر كالمريض الذي تفعل طبيعته فصي بدنه الذي غلب رطوبته بسبب القاسر حرارة توجب فساده، إنتهى بدنه الذي غلب رطوبته بسبب القاسر حرارة توجب فساده، إنتهى

قوله: ((سوى حسّية)) مراده أنّ الكرويّة الظاهرة في الأرض بحسب الحسّ وإلا فهي بحسب الواقع خرجت عن الكرويّه الحقيقيّة بسببيب القواسر،

وأمّا وجه الكرويّة حسّاً فهو لما تقرر في محلّه أنّ نسبة إرتفاع أعظم الجبال في كرة الأرض كنسبة سبع عرض شعيرة إلى كرة قطرها ذراع كما في الشرح ·



### غررفي الجهة

((فوق وتحت جهة بالطـــبع
موجودة إذ هو ذات وضـع))
((بجهة طرف الإمتـــداد
في مأخذ الإشارة مــرادي))
((لم تنقسم في مأخذ الإشارة
فيلزم السماء الإســتدارة))
((وكونها ستّا وليس تنحصــر
تقريبة الخاصّي والعامّي إشتهر))

يعني: انّ الغوق والطبع هما جهتان طبيعيّان موجود تـان إذ هما ذواتي وضع وإشارة حسيّة، الجهة عبارة عن طرف الإمتداد الذي ينتهي إليه الإشارة وهو مراد من الجهة، ليست الجهة منقسمة في نهاية الإشارة فيلزم أن تكون حركة السماء مستديرة، وكونهـاأي الجهات ستّا معروف ولكنها لا تنحصر فيها تقريبه أي دليل إنحصاره خاصيّ (لأنه يمكن أن يغرض في الجسم ثلاثة خطوط متقاطعة تحدث منها زوايا قوائم فتحصل منها الجهات الستّة) وعامي (لأنه يمكن أن يتصــور الإنهان فوقه وتحته وقد امه وخلفه ويمينه ويساره كلاً على حدة) •

أشار في هذه الغرر إلى مطالب أربعة:

(الأول): في وجود الجهة، وأنَّها موجودة٠

(الثاني): في حقيقتها وماهيتها ٠

(الثالث): في أنّها تنقسم إلى جهات طبيعيّة وغير طبيعيّة، والغير الطبيعي منها غير متناهية، والحصر في الستّة تقريبيّة ·

(الرابع): في كون السماء مستديرة لكونها محددة الجهات،

وهذه المسألة أعني موجوديّة الجهة تبتني على مسألة تناهى الأبعاد لأنه إذا كانت أبعاد العالم متناهية تثبت الجهة لما سنذكــــر أنّ الجهة نهاية الإمتدادوطرفه، وتفصيل هذا الإجمال:

(أمَّا الأول) : وهو كون الجهة موجودة فلوجهين :

((الأول)) : إنها ذات وضع أي يشار إليها بالإشارة الحسيّـة وكلّما كان كذلك فهو موجود ، فالجهة موجود أن

((الثاني)) : إنها لولم تكن موجودة لما أمكن إتجاه المتحـــرّك إليها ، لكنّ المتحرّك يتّجه إليها لما عرفت من أنّها مقصد للمتحــرّك بالوصول إليها كما أنّ المكان كان مقصده بالحصول فيه ، فيجب أن تكون موجودة ، وإلى المطلب الأول أشار بقوله : ((موجودة إذ هــــي ذات وضع)) .

(وأمّا الثاني): في حقيقتها ومهيّتها فهو على ما في التجريد وشرحه طرف الإمتداد الحاصل في مأخذ الإشارة، وذلك لأنّا نتوهّم إمتداداً آخذاً من المشير منتهياً إلى المشار إليه، وذلك المنتهى هـو طرف الإمتداد الحاصل في مأخذ الإشارة، وليست (أي الجهــة)

منقسمة لأنّ الطرف لوكان منقسماً لم يكن الطرف كلّه طرفاً بل نهايت، فلا يكون الطرف طرفاً ، هذا خلف ·

وقال المصنّف في الشرح في بيان حقيقتها :

إنّ طرف كلّ إمتداد جهة ، لا من حيث هو طرف مطلقاً ، بــل من حيث هو واقع في مأخذ الإشارة وينتهي إليه الإشارة ، أي الإمتداد الموهوم الذي يؤخذ من المشير إلى المشار إليه لم تنقسم الجهة فـــي مأخذ الإشارة ، لأنّ الجهة طرف الإمتداد ونهايته ، فلا معنـــي لإنقسامها من حيث كونها طرفاً ونهاية ، فهي إمّا نقطة إن لم تنقســـم أصلاً أو خطّ وسطح إن إنقسمت من غير هذه الجهة ، وإلى المطلــب الثاني أشار بقوله :

((بجهة طرف الإمـــتداد في مأخذ الإشارة مــرادي))

(وأمّا الثالث): إنّها تنقسم إلى طبيعيّة وغير طبيعيّة، فالطبيعي منها هو جهة الفوق والسفل لا غير، والغير الطبيعي وهو ما عداهما ونعني بالطبيعي ما يستحيل تغيّره وإنتقاله عن هيئة وبغير الطبيعي ما يمكن تغيّره، فانّ القدّام قد يصير خلفاً، وكذا اليمين والشمال، وأمّال الفوق والسفل فلا، وإليه أشار بقوله: ((فوق وتحت جهة بالطبع)) .

وهذه الجهات التي ليست طبيعيّة غير متناهية لأنّها أطـراف الخطوط المغروضة في الإمتداد وتلك الخطوط غير متناهية، وما فــي المشهور من كون الجهات ستّاً تقريب من الخاص والعام؛ أمّا مـــن الخاص: فتقريب أنّ الجسم يمكن أن يفرض فيه أبعاد ثلاثة متقاطعــة

على زوايا قوائم، ولكلّ بعد منها طرفان، فلكلّ جسم جهات ست· وأمّا من العام بتقريب المحاذات للأجزاء المختلفة في الإنسان من الرأس والقدم والظهر والبطن والجنبيسين·

(وأمّا الرابع): وهو إستدارة السمائ، فهذا المعنى متفرع على مجموع ما سبق، توضيح ذلك: إنّهم إستدلّوا لإثبات إستدارة السمائ بوجوه طبيعيّة وتعليميّة منها: ما ذكره المصنّف (رحمه الله) وهو مسسن ناحية كون الفلك محدد الجهة، فيجب أن يكون مستديراً م

وبيانه: إنّ الجهة كما علمت موجودة فيجب أن يكون لهــــا محدداً، وإذا كان لها محدد يجب أن يكون محددها كريّاً، والفلك محدد للجهة فيجب أن يكون بشكل الكرة، وإنما وجب أن يكون المحدد كريّاً لأنه هو الشكل الوحيد الذي يكون بمحيطه محدداً لجهة وبمركـــؤه لجهة أخرى إذ ليس في الجسم الكري نقطة مغروضة تكون أبعد عــن الحيمة أخرى إذ ليس في الجسم الكري نقطة مغروضة تكون أبعد عــن الحيط من نقطة المركز لأنّ كلّ نقطة غير المركز أقرب منه إلى المحيط لأنّ بعد المركز من المحيط يكون متساوياً من جميع الجوانب على مــا هو شأن الشكل الكري، فثبت أنّ المحدد جسم كري محدد بمحيطـــه جهة الفوق وبمركزه جهة التحت٠

قال المصنّف في الشرح:

لمّا كانت جهة الغوق والتحت طبيعتين ومتقابلتين فانّ الأجسام الطالبة لإحداهما بالطبع هاربة عن الأُخرى بالطبع ، وإذا كانــــت إحداهما في غاية القرب من جسم يكون الأُخرى في غاية البُعد عنــه

كانت جهة السفل غاية البُعد عن جهة الفوق ، فلو لم يكن المحسدد كرويّاً بل بيضيّاً أو عدسيّاً أو مكعّباً أو غير ذلك تبدّلت جهة السفلل بالنسبة إلى ما هو أبعد منها عن كونها سفلاً وصارت فوقاً بالنسبة إليه وكذا جهة الفوق ·

### وقال في الحاشية:

قولنا: تبدّلت جهة السغل إلى قولنا: وكذا جهة الغوق أي إذا فرضنا المحدد أو العالم بيضيّاً مثلاً وأفرزنا من مركزه أنصاف أقطـــار إلى خارجه فلا شكّ أنّ ما يفرز إلى رأس البيضة مثلاً أطول مما إلـــى جنبيها ، والجهتان الطبيعيّتان لابدّ أن يكونا في غاية البُعـــد فاذا طوّل القطر الذي إلى الجنبين ليساوي القطر الذي إلى الرأسيـن تبدّلت الجهتان: السغل والغوق لأنّ هنا ما هو أبعد من ذينك السغل والغوق، وهما اللذان فـيما إلى الرأس، وإلى هذا المطلب مـــن البداية إلى النهاية أشار بقوله: ((فيلزم السماء الإستدارة)) .



# غرر في حِدُوث الأجسام وَذِكر الأقوال فيه

( جسم قديــــم الذات والصفات ) ((أيضاً قديم الذات محدث الصفية ((فثانيا يقوله أهــــل الملـــل من مذهب فحل ومن رأي جـــزل )) (( وأولاً من قسدم السماء يسسرى بالشخص والكلّي مــن عناصـــرا )) تشاجر في السندات ما ذي فاسمع)) (( جسم وغيره فثاليسس يسسرى ذا الجسم ما ذا بتكثيف شرى)) ((ثم بتلسطيف هوا نــار وقـــع ثم السماء من دخان إرتفــــع )) (1)

```
(( وبالهوا والأرض والنار نطيق
((بالنور والظلمة قال الثنـــوي
وقيل بالجسم الصغير الكـــروى))
                ((وانكساغمورس بالخليط قــــــد
قال ولكن كلّسها لا يعتمـــد))
               (( ومن يراها غيره تفرّقــــوا
فالحرّيانيّــون منهم نطقــــوا))
               ((بقدماء خمسة فاثنيان
حيين فاعلين كانــــا ذان))
                ((البـارئ والنفس وادر إثنيـن
ليسا بحيين وفاعلي____ن))
               ((بلا إنفعال ذان دهر وخـــلأ
وواحد هو الهيوليي إنفعيلا))
                (( فعمد الباري الهيولي بعد سا
تعلّق النفس بها فالأتمــــا))
                ((ضروب الأجسام كالأرض والفلك
فارتفعت النفس لعالم الملكك)
               ((إذ في الثني الشرك وفي التثليث
فغيه كلّ الكفــر والتلويــــث))
               (( وعند في ثاغورس المبـــادي
أعداد إنشاء مين الآحيادي))
                      (1 \lambda 1)
```

((إذ بالبسائط المركّــــبات

تقوّمت وتلك واحــــدات)) ))

((كلّ هو الوحدة لا ذاتاً جمع

بل ذوّتت كي لا يرى الخلف وقع ))

(( فوارد ات اعترى الوضع نقطط

يحصل منها الجسم بالسطح وخط))

((وذلك العظيم رمز كلمتــــه

فلا يرد وليحل عقد تـــه))

يعني: الجسم بحسب الفرد إما قديم الذات والصفات معــــأ أو محدث كلاهما أي ذاتاً وصفة أو آتى ، أيضاً قديم الذات محـــد ث الصغة وعكسه (أي كونه محدث الذات وقديم الصغة) لم يرو عــــــن ذي معرفة وعقل ، فثانيا أى القول بمحدثيّة الذات والصقة يقوله أهـــل الأديان من مذهب فحل ومن رأي جزل ، وأولاً أي كونه قديم الــــــذات والصغة يقول به من يرى قدم السماء بشخصه وكذا من يرى قدم العناصــر الكليّة، وقال الأقد مون (أي الفلاسفة المتقدّمة على أرسطو) بالثالـــــث (كون الجسم قديم الذات ومحدث الصفة) مع تشاجر في الذات مــا ذي (أي الذات وحقيقــة ما هو ) فسمع ، انّ بعضاً من الفلاسفة ذهب إلى أنه جسم وذ هب آخرون إلى أنه غيره أي غير الجسم فثاليس الحكيم يرى أنَّ ذا الجسم ما والما بعد التكثيف صار ترابأ ، ثم أنَّ المـــا و بتلطيف يصير هوا ونارا ثم وجد السما مسسن دخان إرتفع من هده النار، وفرقة قال بــأن ذات الجسم عبارة عن الهوا أو الأرضأو النــار تتنوع بتلطيف وتكثيف ، وقال الثنويّة بأن مبدأ العالم نور وظلمة ، وقال

بعض بأنه جسم صغير كروى ( ذرّات) ، وانكساغوراس يرى مبدأ العالـــم عناصر مخلوطة غير متناهية ولكن كلّ هذه الأقوال ليست معتمدة، ومسن يرى مبدأ العالم غير الجسم تفرقوا واختلفوا فالحريانيون منهم نطقـــوا، وقالوا بقدما عمسة: ١ - الإلله ٢ - النفس ٣ - الدهر ٢ - الفضاء ۵\_ الهيولي ؛ فاثنان منها حيين فاعلين كانا ذان ، الباري والنفس وادر إثنين ليسا بحيين وفاعلين، بلا إنفعال ذان دهر وخلا وواحد هو الهيولي إنفعلا ، فعمد أي توجّه الباري الهيولي بعد ما تعلّــــق النفس بها فالئــتما ، حصل من هذا الإلتيام ضروب الأجسام الأرضيّــة والسماويّة فارتفعت النفس بعد طيّ مراحل الكمال لعالم الملـــك أي الملكوت، إذ في الثنّي (دو گانه پرستي) شرك وفي التثليث (اب \_ إبن \_ روح ) ففيه الكفر والتلويث، وعند ميثاغورس المبادي أي مبادي الأجسام أعداد أنشأت واجتمعت من آحاد ، إذ بالبسائط تحصّلت المركّبات وتقومت بها وتلك أي البسائط آحادها ، كل واحد من البسائط هـو عين الوحدة لا ذات ثبت له الوحدة واجتمع مع الوحدة بل ذوّت ــــت بأنفسها كي لا يرى الخلف وقع (لأن البحث في المبادي فلو كانسست الوحدات التي فرضناها مبادي مسبوقة بالذات لكانت مفتقرة إلى الغير فيكون ذلك الغير أقدم منها وكلامنا في المبادي المطلقة هذا خلف) ،، (وحدات اعتراها الوضع فصارت محسوسات) نقط يحصل منها الجسم بالسطح وخط أي بحصولهما من النقط ، وذلك العظيم أى فيتاغـورس رمز كلمته فلا يرد إذ من المشهورات أنه لا رد على الرمز وليحل عقد ته بما يأتي في شرح البيت.

أشار في هذه الغرر إلى حدوث الأجسام والأقوال فيها ، وضبط الكلام في هذا المقام على ما في شرح المواقف أن يقال : إنها (أي الأجسام) إمّا أن تكون محدثة بذواتها وصفاتها أو قد يمة بذواتها وصفاتها أو قد يمة بذواتها محدثة بصفاتها أو بالعكس فهذه أربعا أقسام ، والقسم الرابع إحتمال عقلي في بادي النظر لم يقل به أحد ·

(أمّا الأول): إنّها محدثة بذواتها الجوهريّة وصفاتها العرضيّة وهو الحق، وبه قال الملّيون كلّهم من المسلمين واليهود والنصارى والمجوس، وهذا القسم هو الذي جعله المصنّف ثاني الأقسام وقال : ((فثانيا يقوله أهل الملل))

(الثاني): إنها قديمة بذواتها وصفاتها، وإليه ذهب أرسطو ومن تبعه من متأخري الفلاسفة كالفارابي وإبن سينا، وتفصيل مذهبهمم أنهم قالوا: الأجسام تنقسم كما علمت إلى فلكيّات وعنصريّات:

أمّا الغلكيّات: فانّها قديمة بموادّها وصورها (الجسميّة والنوعيّة) وأعراضها المعيّنة من المقادير والأشكال وغيرها إلىّ الحركات والأوضاع المشخّصة، فانّها حادثة ضرورة أنّ كلّ حركة شخصيّة مسبوقة بأُخرى، لا إلى نهاية، وكذا الأوضاع المعيّنة التابعة لها، وأمّا مطلق الحركسة والوضع فقديم أيضاً، لأنّ مذهبهم أنّ الأفلاك متحرّكة حركة مستمرّة مسن الأزل إلى الأبد، فلا سكون أصلاً ٠

وأمّا العنصريّات: فقد يمة بموادّها وبصورها الجسميّة بنوعهــــا وذلك لأنّ المادّة لا تخلو عن الصورة الجسميّة التي هي طبيعة واحدة نوعية لا تختلف إلا بأمور خارجة عن حقيقتها فيكون نوعها مستمر الوجود بتعاقب أفراد ها أزلاً وأبداً وبصورها النوعية بجنسها ، وذلـــك لأن مادتها لا يجوز خلوها عن الصور النوعية بأسرها ، بل لابد أن يكــون معها واحدة منها لكن هذه الصوره متشــاركة في جنسها دون ماهيتها النوعية فيكون جنسها مستمر الوجود بتعاقب أنواعه ، نعم الصور المشخصة فيهما (أي في الصورة الجسمية والنوعية) والأعراض المختصة المتعيّــنة محدثة ، ولا إمتناع أيضاً عندهم في إستمراره كذلك ولا في إستمرار أنواع المركبات في ضمن أفرادها المتعاقبة بلا نهاية ، وهذا القسم هـو أنواع المصنّف أول الأقسام ، وإليه أشار بقوله :

((وأولاً من قدم السماً يسرى بالشخص والكلّي من عناصرا))

وقال في الشرح :

وقد وجّه قولهم صدر المتألّهين، وقول كثير من أصحاب القـــول الثالث، بل قال باتّغاق أعاظم الفلاسفة على الحدوث ونقل أقوالـــهم الدالّة عليه في كثير من كتبه وأشار إلى التوجيه في الحاشية بقولـــه: قولنا: وقد وجّه قولهم والتوجيه أنّ مراد هم قدم فيض اللّه وكلام اللّــه ونــور الله وإحسان الله.

وبالجملة: ما من صقعه قديم والخلق وجميع ما من ناحيته وبالجملة على من الحيته والخلق وجميع ما من ناحيته والحدث متجدد ذاتاً وصفة ومن تفوّه منهم بالقدم فكأنّه لم يستشعط بالعالم ولم يكن ناظراً إلا في الله بالله لأنه حقيقة الوجود المحيط والعالم ليس إلا ما سواه، وما سواه ليس إلا شيئيّات المهيّات الاعتباريّة

المنغمرة في سطوع النور الحقيقية ، فلم يمكن نور الحقيقة ظلمة العالسم من البروز والله وصفاته قديم ، إنتهى ·

(الثالث): إنّها قديمة بذواتها محدثة بصغاتها وهوقول مـــن تقدّم أرسطو من أقد ميإلفلاسفـــة والحكما، وهؤلاء قد إختلفوا وتشاجروا في تلك الذوات ، وإليه أشار المصنّف بقوله:

((وقال الأقدمون بالثالث مع تشاجر في النذات ما ذي فاسمع ))

ثم أنَّ فرقة منهم قالوا : إنَّ هذه الذوات جسم ، واختلف فيسي ذلك الجسم أيَّ الأجسام هو ؟ فقال ثاليس الملطي : إنَّه الما السندي هو المبدع الأول ومنه أبدع الجوهر كلّها من السما والأرض وما بينهما .

### وقال في الشرح:

فثاليس يرى هذا الجسم الما القابل لكلّ صورة ، ثم انّ المسا بتكثيف صار ثرى أي تراباً ، ثم بتلطيف للما صار هواً وناراً ، فانّ المسا إذا لطف صار هوا ، فتكسوّنت النار من صغوة الهوا ثم السما تكوّنت من دخان إرتفع من تلك النار .

قال صاحب الملل والنحل وكأنّه أخذ مذهبه من الكتب الإللهيّة فغي التوراة أنّ اللّه تعالى خلق جوهرة ونظر إليها نظر الهيبة فذابست وصارت ما وحصل البخار وظهر على وجهها بسبب الحركة زبد وارتفع منها دخان فحصل من زبدها الأرض ومن دخانها السما ، وقيسل الأرض وحصلت البواقي بالتلطيف ، وبعضها بالتكثيف ، هذا .

قال المصنّف في الشرح:

فلا يبعد أن يكون المراد بالما كما في قوله تعالى : ﴿ وجعلنا الما كُلُ شَيّ حَيّ ﴾ الوجود المنبسط المعبّر عنه في إصطللح العرفا على النفس الرحماني ، ثم تطبيق الباقي لا يخفى على العالا بالتأويل ·

قال في الحاشية:

قولنا: ثم تطبيق الباقي لا يخفى ، فمن لطيفه عالم العقلل والنفس المعبّر عنهما بالنار والهوا ومن كثيفه عالم المثال وعالم الطبيعة المعبّر عنهما بالأرض ،وأمّاما في التورية من نظر الهيبة فهو قهّاريّة اللّه وذوبان أجزا الجوهر تحت سطوع نوره تعالى ، ثم البخار المرتفلي لطيف ذلك الما ، لأنّ البخار أجزا رشيّة مائيّة لطيفة ، والسماوات عالم العقول والنفوس ، وأمّا الزبد فهو كثيف ذلك الما ، فالأرض عالم الصورة والجبال أجزاؤه ، إنتهى .

وإلى قول هذه الغرقة أشار في المتن بقوله: ((جسم وغيره)) إلى قوله: ((إرتفع)) ولا حيّاً، وإلى هذا القول أشار بقوله: ((فالحريانيووو)) إلى قوله: ((لعالم الملك))، ثم انّ المصنّف أخذ في تهجينهذه الأقوال بأنها مستلزم للشركة كقول الثنويّة أو التثليث كالقول بالأقانيم الثلاثية (الأب والإبن وروح القدس) أو مستلزم للكفر والتلويث كالقول بالتخميس الذي ذهب إليه حرياني، وفرقة ثانية وهم أصحاب فيثاغيوس تبعاً عليه قالوا: هي الوحدة، فانّها تجزّئت فصارت الوحدات نقطاً ذوات أوضاع واجتمعت الخطوط فصلات

سطحاً واجتمعت السطوح فصارت جسماً ، وقد يقال : أكثر هذه الكلمات رموز وإشارات لا يفهم من ظواهرها مقاصدهم ، إنتهى ما نقلناه عـــن شرح المواقف ·

قال المصنّف في الشرح:

ولمّا كان فسيثاغورس من أعاظم الحكماء المتأتّمين وكان مسسس بقولنا : وذلك العظيم رمز كلمته، فلا يرد إذ من المشتهرات أنــه لا يرد على الرمز و ليحل عقد ته فانه عبر عن مبدأ المبادي بالوحــــدة الحقّة، وقد عرفت في مبحث الوحدة والكثرة أنّ الوحدة الحقيقيّة عين الوجود الحقيقي، فمراده بالوحدات القائمة بذواتها مراتب الوجسود ومراده من كون الأعداد هي المبادي، وأنّ أول ما صدر عن الوحسدة الإثنان ثم عن الإثنين الثلاثة ثم عن الثلاثة الأربعة، وهي مبيادي الوجودات أنه صدر عن واجب الوجود الذي هو الفرد والوتر الــــذي ليس فيه شي والشي العقل الذي هو زوج تركيبي من الوجود والمهية فهو إثنان، وأيضاً وقوعه في ثاني مراتب الوجود مقوّم لوجود ، لا يقــــدّم ولا يؤخّر كما أنّ الإثنين كذلك ثم صدر عن الواجب تعالى بواسطـــة العقل النفس وهي الثلاثة إذ لها وراء المهيّة والوجود التعلّق بالمواد تعلَّقاً تدبيريّاً بخلاف العقل، إذ لا توجّه له إلى المادّة لترفّعه عنها غاية الترفّع ، ثم صدر الطبع وهي الأربعة إذ له ورا الثلاثة إنطب اع وتوغّل فيها فتعلّقه الإنطباعي ينحلّ في الذهن إلى أصل توجّه ورسوخ وأيضاً وقوع كلّ منهما في مرتبة ثالثة ، ورابعة مقوّم لوجوده، كما قلنا في

العقل، إنتهى٠

وإليه أي إلى قول الفرقة الثانية أشار في المتن بقوله: (( وعنــــد في ثاغورس المبادي)) إلى قوله: (( وليحلّ عقد ته)) •

قال في الشرح:

وقال بعضهم: كان الأصل هو الأرض وحصل الباقي منهـــــا بالتلطيف، وزعم بعض أنه الهوا وتتكون من لطافة النار ومن كثافة الما والأرض، وزعم بعض آخر أنه النار وتكون الثلاثة منها بالتكاثف، والسما من الدخان، وإليه أشار في المتن:

(( وبالهسوى والأرض والنار نطسق

قوم بتلطيف وتكثيف سبــــق))

وقالت الثنويّة: إنّ تلك الذات القديمة هي النور والظلمية المّا بناء على أنّ النور أجسام صغار منفصل عن النيّر أو على أنّ الميراد بالنور ما يشمل النيّر أو على أنّ المراد بالجسم ما يشمل الجسمانيي وكون النور أجساماً صغاراً هو التحقيق عند علماء العصر الحاضر فانّهم إتفقوا على أنّ النور أجسام صغار تنفصل عن المنير وتصل إلى المستنير وقد دققوا أنّ زمان سير نور الشمس منها إلى أرضنا هذه ثمان دقائيق وما ذكره المصنّف في الحاشية بأنه باطل لأنه يستلزم الفكّ على الفلكي

وفي المواقف عد النور والظلمة في أقوال من قالوا بأن السندات القديمة ليست بجسم كما سيجي، وإلى هذا القول أشار بقوله: ((بالنور

والظلمة قال الثنوي)) .

وقال ذي مقراطيس: إنّ أصل العالم أجرام صغار صلبة مبثوثـــة دائمة الحركة في خلاً غير متناه ، ثم إتغق أنّ تلك الأجزاء تصادمـــــــ على وجه خاص، فحصل من تصادمها هذا العالم وحدثت السمـــاوات والعناصر، ثم حدثت من حركات السماوات إمتزاجات هذه العناصــر فحدثت منها هذه المركّبات، وإلى هذا القول أشار في المتن بقولـه : (( وقيل بالجسم الصغير الكروي)) .

وقيل: والقائل انكساغورس بالخليط، قال: أصل الأجسام هــو الخليط من كلّ شيء لحم وخبز وغير ذلك، فاذا إجتمع جنس منهــا شيء له قدر محسوس ظنّ أنّه قد حدث ولم يحدث إنّما تحدث الصورة التي أوجبها الإجتماع، وإليه أشار بقوله:

((وانكساغورس بالخليط قـــد

قال ولكن كلُّها لا يعتمـــد))

أي كلما ذكر في تعيين تلك الذات وكذا أصل قولهم: إنّ الجسم قديم الذات لا يعتمد عليها .

وفرقة أُخرى قالوا: إنه ليس بجسم واختلف فيه ما هو، فقالـــت الثنويّة من المجوس (النور والظلمة) فانهما قديمان، وتولّد العالم مــن إمتزاجهما ٠

وقال الحرمانيّون منهم: هم فرقة من المجوس منسوبة إلى رجـــل يقال له: حرنان، قالوا بقد ما خمسة جعلوها أصل العالم: النفـــس يقال له: حرنان، قالوا بقد ما خمسة جعلوها أصل العالم: النفـــس

والهيولى، وقد عشقت النفس بالهيولى لتوقّف كمالاتها الحسيّـــــة والعقليّة عليها، فحصل من إختلاطهما أنواع المكوّنات، والبـــاري والدهر والخلأ إثنان منها حيّان فاعلان وهما الباري والنفس وإثنــان آخران ليسا بحيين وفاعلين، وكذا ليس بمنفعلين وواحد منها منفعــل فقط ليسا فاعلاً،



# الفرنيدة الزابعة في لفلك يُات

((الجسم عنصريّ أو أثيري

من فلك وكوكب منيـــــر))

((تحقق التركيب في الأركان

دلّ على التحــرّك المكانى))

یکون ذا تحرّك دوریّـــاً))

(( من عنصريّة ومن صفاتهــا

يخلو وذا محدد جهاتها))

(( ذا قوّة ليس لها إنتها

وذلك الجسم هـو السماء))

((والغلك الكلّي تسعمة وذي

أولها الأطلس ثانيها الـذي))

((حركة بطيئة تضاف ل\_\_\_\_

وبالسريعة أخصص أولـــه))

(197)

((يقطع حيث لفظ واحد قيلا مرسطح ثان هغ قصو ميللا) ((ثم كرات السبعة السيارة ترتيبها بنهجه مشورة)) ((والثان كرسيّ وهرش أطلسس في السبع خنّس جوار كنّسس)) ((والفلك الكلّي والجزئسييّ يعني به الشعول والسعيي)) ((وكلّ ما هناك حيّ نسلطق ولجمال الله دوماً عاشاق)) ((من خارج المركز أو موافقية

يعني: الجسم إما عنصري وإما أثيري أي جرم سماوي من ذلـــك أي جرم غير منير وكوكب منير، ظهور التركيب وتحققه في الأركان أي العناصر الأربعة دل على الحركة الأينية والمكانية، وهو أي الحرك....ة المكانسي دل على وجود جسم كري يكون ذا تحرّك دوريّاً أي بنحسسو الإستدارة، من عنصرية ومن صفاتها يخلو هذا الجسم الكري وذا أي \_ الجسم المذكور محدد جهاتها أي جهات عالم الأجسام العنصريسة، ذا قوّة أي الجسم المحدد ذا قوّة ليس لها إنتها وذلك الجسم يسمّى باسم السماء ، والفلك الكلّي الوسيع تسعة وذي أي هذه التسعمة أولها: الأطلس يقال له: الفلك الأطلس، ثانيها: الذي، حرك ....ة بطيئة تضاف له (وهو فلك الثوابت) وبالسريعة أي الحركة السريعسية اخصص أوله أي الأطلس، يقطع الفلك الأعظم بمقدار وقت يقال فيسه واحد من سطح الفلك الثاني أي فلك الثوابت هغ قصو (٤٩٩٥)ميـلاً ثم بعد ذلك الثوابت كـــــرات السبعة السيارة ترتيبها بنهجه ( فلك الأفلاك \_ فلك البروج \_ فلك زحل \_ فلك مشترى \_ فلك مسريخ فلك شمس فلك زهرة فلك عطارد فلك قمر مشهورة \_ ويقال للثاني في عرف الشرع: كرسي، والغلك الأطلس : عرش في السبع أي الأفلاك السبعة الأُخرى تكون الخنّس جوار الكنّـس وهي الخمسة المتحيّرة، والفلك ينقسم إلى كلّي وجزئي والمراد من الكلّي والجزئي ليس معناهما المصطلح بل بمعنى به المشمول والسعى أي ما يكون في فلك وما يشمل الأفلاك الجزئيّة، وكل ما هناك أي من الأفلاك في الفضاء فهو حيّ ناطق ذو شعور وبجمال الله دائماً عاشق ، من فلك خارج المركز أو موافقه وفلك شامل للأرض وغير شامل له فقه أي اعلم ٠ أشار في هذه الغرر إلى إنقسام الأجسام إلى عنصرية وأثيريسة وخواص الأجسام الفلكية وأنواعها وأعدادها وكونها أحيا ذوات نفوس ناطقة ، فقال تمهيد أ: إنّ الجسم على قسمين :

(الأول): الأجسام العنصريّة، وما تولّد منها، والمراد بالعنصر هيولى الأجسام باعتبار إبتدا التركيب منها كما يقال لها: اسطقـــس باعتبار إنتها التركيب وإنحلاله إليها ا

(الثاني): الأجسام الأثيريّة التي تكون مادّة الفلك منهـــا، والأثير بمعنى المختار، وكون الفلك مختاراً، وكونه أفضل من العناصر معلوم، ولذا قيل لها: العلويّات، وللعناصر السفليّات فمن الأجسام الأثير الأفلاك والكواكب المنيرة، وإليه أشار المصنّف:

((الجسم عنصريّ أو أثيـــري من فلك وكوكب منيــر))

ثم إنّ البحث عسن وجمود الفلك ومهيّته وأحكامه وخلوه عسسن أحكام الجسم العنصري في طيّ أُمور:

(الأول): إستدل المصنف على وجود الفلك عقلاً قبل النظر الناطر الواقع بأنه لا إشكال في تحقق التركيب في الأركان وهــــي (أي العناصر) بما فيها من المواليد الثلاثة أعني المعدنيّات والنباتـــات والحيوانــات والتركيب يستدعى التحرّك المكانى وهى الحركه الأينيّ فرورة إقتضا كلّ منها أي العناصر كونه في مكانه الطبيعي فيجرّها على الإلتيام والتركيب وإنتقال بعضها إلى حيّز بعض سبب غير طبيعة كـلّ منها وهو عناية المبدأ الفعّال والتحرّك المكاني يدلّ على أمرين همـا

وجود جسميّ كري وحركة دوريّة له ، يعني : إنّ الحركة الأينيّة في العناصر تدلّ على شيئين هما وجود الفلك وحركته الدوريّة ، لكن من جهتيـــن فمن حيث انّها من جهة إلى جهة تدلّ على وجود جسم محدد ذي وضع محيط بالأبعاد والــجهاتذي شكل مستدير وهو الفلك ، ومن حيــث انّها حادثة غير مرتبطة بنفسها بالمبدأ القديم تعالى تدلّ على وجـود أمر رابط بينها وبين مبدئها وهو الذي له جهة ثبوت وبقا وجهـــة حدوث وتصرّم وفنا لكي يرتبط بجهة ثباته بالمبدأ القديم الثابــــت ويجهة تصرّمه وتجدد ، بالحركة الأينيّة وهو الحركة الدوريّة الدائمة التــي بدوامها مرتبط بالقديم وبتصرّمها بالحادث فهي الرابط بين الحادث والقديم ، وبهذا يصحح إرتباط الحادث بالقديم في بحث القــــدم والحدوث.

قال في الحاشية:

الحركة الأينيّة لكونها من جهة إلى جهة دلّت على ذات الغلك ولحدوثها دلّت على حركته الدائمة إذ كلّ حادث لابدّ له من رابسط إلى القديم، وكلّ حادث زمانيّ علّته مجموع أصل قديم وشرط حادث هو جزء من الحركة الدوريّة الغلكيّة، والحركة المستقيمة حادثة لأنّسها كائنة بعد أن لم تكن، إنتهى •

وإليه أشار بقوله:
((تحقق التركيب في الأركان دلّ على التحسرّك المكانيي))

## ((وهو على جسم بدا كـريّـــاً يكون ذا تحرّك دوريّــــــــــــاً))

وإلى الثاني أشار بقوله: ((جسم بدا كريّاً)) إلخ إلى: ((مهيّــــة وحقيقية)) وأنه عبارة عن جسم محدد ذي وضعوذي شكل مستدير يكــون ذا حركة دوريّة خالية عن العنصريّة وصفاتها ولوازمها ، والمراد مــــن العنصريّة الميل المستقيم والدليل على خلوّ الغلك عن مبدأ ميـــــل المستقيم من وجهين:

(الأول): إنّ الحركة المستقيمة ممتنعة عليه لكونه محدد الجهات ولا جهة ورائه حتى يتحرّك منها أو إليها، ومع عدم الحركة المستقيم لغوا معطّلاً، ولا معطّل في الوجود •

(الثاني): إنّ الغلك بسيط ليس فيه تركيب قوى وطبايع ،بـل له طبيعة واحدة مقتضية للميل المستدير، فلا يجوز أن يقتضي الميـــل المستقيم وإلا لكان للطبيعة الغلكية الواحدة إقتضاء أمرين متباينين وهمـا التوجّه إلى شيء بالحركة المستقيمة والصرف عنه بالحركة المستديرة وهــو خلف محال، ومنها عدم قبول الغلك الكون بمعنى: الكون عن شــيئ والفساد بأن يفسد إلى جسم آخر، بل وجوده عن صانعــــه تعالى على سبيل الإبداع، وفساده بمعنى الغناء البحت أي فناؤه صــــورة ومادة لا فناء صورته وبقاء مادّته كما في الفساد مقابل الكون، فللفلـــك طبيعة خامسة لا حارة ولا باردة ولا رطب ولا يابس ولا يكون له لوازمها من الخفّة والثقل وقبول الشكل بســـهولة وصعوبة، فانّ الأولين مـــن لوازم الحرارة والبرودة، والثانيين أعني قبول الشكل بسهولة وعدمـــها

من لوازم الرطوبة واليبوسة ونحو ذلك مما يستلزم جوازه عليه قبولــــــه الحركة المستقيمة ·

قال في الحاشية:

فالحرارة والبرودة شأنهما تفريق وجمع كما قالوا: الحرارة كيفيّة مفرّقة للمختلفات جامعة للمتشاكلات، والبرودة بالعكس، وتحدثان في البسيط تخلخلاً وتكاثفاً، والفرق والجمع حركة مستقيمة للأجزاء مسسن الأوساط إلى الأطراف ومن الأطرف إلى الأوساط، وكذا التخلخلل والتكاثف والرطوبة كيفيّة يكون بها الجسم سهل القبول للتشكّل وسلما التحرّك، واليبوسة كيفيّة يكون بها عسرهما، ومعلوم أنهما مستلزمتان للحركة المستقيمة للأجزاء والخفّة والثقل لنفس الميل المستقيم فللما الاعتماد، والكلّ تستلزم أن يكون في اللا جهة جهة، وفي اللا مكان، فانّه إذا توجّه من الأطراف إلى الوسط بقي جهة، والحال أنّ جهة الفوق الحقيقي سطح قائم بالمحدد، وكذا إذا توجّه عن الوسط بألى الأطراف، إنتهى والله المنتهى المها الأطراف، إنتهى والله الأله المهدد والكلّ المستقيم المناه الم

ومنها: عدم إنتها وقوتها كما في العناصر بل هو ذا قوة فعّالة لتلك الحركة الوضعيّة الحافظة للزمان لأنّ له نفساً مجرّدة ولوصيــول المد د إليه من العقل المفارق كما في الشرح وذلك الجسم هو السمـا وذلا نعني بالسما أو الفلك إلا الجسم الموصوف بالصفات الكذائيّـة وعدّ في بعض الحواشي خواصّاً أخر وهي أمور:

(الأول): إنّ الغلك نوعه منحصر في فرد ، وذلك الإمتنــــاع طبيعــة عن قبول الفصل والوصل الإستلزامهما الحركة المستقيمة ·

(الثاني): عدم التغذّي إذ لا يتحلل عنه شيء ، لأنّ التحليل أيضاً مستلزم للحركة المستقيمة ·

(الثالث): إنّه لا يجوز عليه الحركة الكميّة في الأجزاء ، فلا نموّ له ولا ذبول للاستلزام المذكور ·

(الرابع): إنّه لا يقبل الخرق والإلتيام لاستلزامهما الحركسية المستقيمة كما ذكر وغير ذليك، إنتهى ·

وإلى الأمر الثاني أشار بقوله: ((من عنصرية ومن صفاتـــها

يخلو وذا محدد جهاتـــها))

((ذا قوّة ليس لها إنتها

وذلك الجسم هو السماء))

(الثالث) : في عدد الفلك الكلِّي ، وهو تسعة :

أولها: الفلك الأطلس، وثانيها: فلك الثوابت، ثم بعـــده كرات السيّارات السبع، وقيّدنا بالكِلّي لأنّ الأفلاك الجزئيّة يزيد على ذلك، وقالوا: مجموع الأفلاك الكليّة والجزئيّة أربعة وعشرون.

قال في الشوارق ما ملخصه:

إنه لا سبيل لنا إلى العلم بوجود الأفلاك وإثبات عدد هــــا وبيان أحوالها إلا من طريق الإحساس (وقد سمعت عن المصنّف دليل وجود ها من العقل) بحركات الأجرام النيّرة العالية المسمّاة بالكواكـب، واختلاف تلك الحركات جهة وسرعة وبطؤاً ووقوفاً ورجوعاً إلى غير ذلك من الإختلافات التي وجدوها بالحسّ والرصد ووجدواً أولاً لجميسة الكواكب حركة سريعة من المشرق إلى المغرب، وهي التي بها يتحقق طلوعها وغروبها ويتمّ قريباً من يوم وليلة وبها يتحقق الليل والتهار وهي المسمّاة بالحركة اليوميّة فأثبتوا لها فلكاً واحداً يشتمل على الجميع شم وجدوا لكلّ من الكواكب السبعة المعروفة بالسيّارة حركة من المغرب إلى المشرق مخالفة لحركة آخر منها في السرعة والبط، فأثبتوا لكلّ واحد منها فلكاً ثم وجدوا بعد مدّة طويلة لجميع الكواكب التي هي غيسر السبعة حركة واحدة غيسريبة بطيئة جدّاً ، فأثبتوا لها فلكاً على حدة ، فحصلت تسعة أفلاك لتسع حركات وهي المسمّاة بالأفسلك الكليّة ، فالمراد من الفلك الكلّي ما يستند إليه واحدة من الحركسات التسعة ، إنتهي .

وهذا الواحسد من تلك التسعة وهو الذي يستند إليه الحركة اليومية غير مكوكب ولذا سمّي بالغلك الأطلس لحلوّه عن نقش لكواكب كالأطلس الخالي عن النقش محيط بالجمع ولذلك سمّي بغلك الأفلاك وبالغلك الأعظم وتحته فلك الثوابت وسمّي بغلك البروج أيضاً لإنغراض دوايسر البروج أولاً عليه لكون الكواكب التي أخذ إسم كلّ برج من شكلها مركوزه فيه ثم أفلاك السبعة السيّارة على الترتيب المشهور وهي : الزحسل ثم المشتري ثم المريخ ثم الشمس ثم الزهرة ثم عطارد ثم القمر و سمّيسة سيّارة لكونها ذوي حركات خاصّة سريعة في الجملة وسمّية الخمسة منها ما خلا الشمس والقمر متحيّرة لكونها في حركاتها الخاصة تارة مستقيسمة

وتارة واقفة وتارة راجعة كالمتحيّر في أمره وإلى ما ذكره الشوارق أســـار المصنّف بقوله:

((والغلك الكلّي تسعمه وذي أولها الأطلمه ثانيها المهذي))

قال المصنّف في الشرح في سرعة حركة الفلك الأول:
إنّه يتحرّك بمقدار ما يقول أحد واحد (يك) من مسافة الفلسك
الثاني وهو فلك الثوابت همغ قصو ميلاً أي خمسة آلاف ومئة وستّسمة
وتسعين ميلاً وهو ألف وسبع مئة وإثنان وثلاثون فرسخاً من مقعّره، والله
أعلم بما يتحرّك محدّبه حينئذ إذ مقدار ثخن الفيك التُقمى وبعسمد
محدّب سطحيه من مركز الأرض لا سبيل للبشر إلى إستخراجه كما فسي
القبسات ، وقال: والفلك الثاني كرسيّ في لسان الشريعة والفلسك
الأطلس هو المسمّى بالعرش في ذلك اللسان، وفيه إشارة إلى التوفيق
بين الشرع والعقل فلا منافاة بيسن عدّه الأفلاك تسعة و

وما في الكتاب الإلهي من أنّ السماوات سبع إذ الفلك الأطلس والثوابت مستيان في لسان الشرع بالعرش والكرسي، وكان في السماوات السبع خنّس جواركنّس أي رواجع جاريات مستورات تحت نــــور الشمس وهي الخمسة المتحيّرة (والخنّس مأخزذ من خنس إذا تأخّر)، والمراد بها الكواكب الرواجع وهي الخمسة المتحيّرة وفي رواية علويّــة أنّ هذه الخمسة أنجم الزحل والمشتري والمرّيخ والزهرة وعطارد ·

والكنِّس مأخوذ من كنس الوحشي إذا دخل كتاسة، والمراد بهما

السيّارات المختفية تحت الشمس كما مرّ في كلام صاحب الشوارق •

أقول: والأفلاك الجزئية التي تشتمل عليها الأفلاك الكليّـــة تداوير وخارجة المراكز كفلك خــارج المركز عن مركز العالم أو فلك موافق المركز لمركز العالم أو فلك شامل للأرض محيط بها أو فلك غير شامــل للأرض كالتدوير، وليس المراد من الكلّي والجزئي معناهما الإصطلاحي وهو ما لا يمتنع صدقه على كثيرين ومقابله بل المراد بالأول الجســم الموجود السعي المحيط وبالثاني الجسم المشمول المحاط وكلّ ما فــي عالم الأفلاك حيّ ناطق لكونها ذوات نفوس ولجمال الله عاشق، وهذه الأفلاك ولمن كان لكلّ واحد منها معشوق يخصه من العقول التسعــــة التي بازا الأفلاك كما هو المشهور إلا أنّها سراد قات جماله وإشراقيات جماله وقبلة الكلّ واحد وهو الله تبارك وتعالى ، وإلى ما ذكرنا أشــار بقوله : ((حركة بطيئة)) إلى قوله : ((وشامل الأرض وغيره فقه)) من الأبيات، بقوله : ((حركة بطيئة)) إلى قوله : ((وشامل الأرض وغيره فقه)) من الأبيات،

ثم ان كلّ فلك من هذه الأفلاك السبعة ينفصل إلى أجسسام كثيرة تقتضيه إختلاف حركات ذلك الكواكب في الطول والعسسرض والإستقامة والرجوع والسرعة والبطؤ والبعد والقرب من الأرض كما سيجيء في الغرر الآتية ·

فالمجموع مع الفلكين العظيمين أربعة وعشرون فلك أتشتمل سبعة أفلاك منها على خمسة كواكب متحيّرة، وفلك البروج تحتوي على ألف ونيف وعشرين كوكباً ثابتة على ما رصدوها، وكون الثوابت في فلك واحد غير معلوم، وكذلك إنحصار الأفلاك فيما ذكروا غير معلوم بل يجسوز

أن توجد أفلاك كثيرة إمّا من ورا المحيط أو بين هذه الأفلاك ، كما عن الشيخ الرئيس ، كما أنّ المحقق الطوسي (قدّ س سرّه) جوّز أن يكون الأفلاك ثمانية ذوي حركات خاصّة غريبة ، ويتعلّق نفس أُخرى بالمجموع تحرّكها الحركة اليوميّة ، وسيأتي الردّ عليهما عن قريب من المصنّف (رحمه الله) .



# كلام في المقام مَعَ أعْلامٍ فِي المقام مَعَ أعْلامٍ فِي المقامِ مِعَ أعْلامٍ فِي المارِ

((وهذه التسعة لم يكن أقــل منها وإلى أكثر إذ كلّ بطـــل)) ((فليس كلّ ثابت في فلـــك مع كونها بالذات ذا تحـــرّك)) ((إذ كلُّها نوعاً وقدراً إختـلف وواحد بواحد قد إكتنـــــ ((كيف إتفاق سيرها في لهغر ولا نظام في اتّفاق يعتسري)) ((ولم يحرّك تبعاً ذي فلـــك إن لم يكن لذاتــها تحــر ك)) ((أليس ما بالعرض الـــذي طرى كما في الأطلس وما به جـــري)) ((بالقول بالتقليل في الثمانية 

```
((إذ ليس للمجموع كون آخـــر
هل حاز نفساً بشر وبقـــر)
((وحيث لا مبدأ ميل ثـــملا
مبدأ علـم خصّ كيف إنتقــلا))
((وذي المبادي لمسيرات أخــر
فالنفس ذي عقل مجلل الخطـر))
((فاستدعت السريعة ذي جسم كـل
كي طبعت نفس به طبع يحــل))
((تذنيب)) :
```

((للتسع من كلّيها العقل العشر وإستثن عاشراً يكمّل البشـــر))

يعني: وهذه أي الأفلاك الكليّة التسعة لم يكن أقل والأكثر منها إذ كلّ من القول بأن لكلّ من الثوابت أيضاً فلك والقول بأن لمجمعوع الأفلاك غير نفسه الخاص نفس آخر بطل، فليس كل ثابت في فلك مع

كونها بالذات ذا تحرَّك ، إذ كلُّها أي الأفلاك نوعاً وقدراً إختلف وكل واحد منها بواحد آخر قد إكتنف أى إشتمل ، كيف يمكن إتفاق مسيرها مع إختلاف أفلاكها في لهغرا (٢٥٢٠٠ ) سال) والحال أنه لا نظام في إتفاق يعتري أي يعرض ، ولو لم يكن لفلك الثوابت بذاتها تحسر ك فلم تحرَّك تبعا للفلك الأعظم، أليس ما بالعرض الذاتي طرى كما أنه يجري في الأطلسى وما به جرى مما فيه، بالقول بالتقليل يعنسي انّ الأفلاك ثمانية وكذا القول بأن نفساً أُخر غير نفوسها الخاصّة لهــــا متعلّقة ليس نفسي راضية بــه، إذ ليس للمجموع كون ( وجود ) آخــر يحتاج إلى نفس أخر هل يجوز أن يكون للبشر والبقر نفس واحسدة؟ يعني: انَّ الأفلاك مع تنوَّعها كيف يمكن أن يتعلَّق بمجموعها نفـــس آخر تشترك في تدبير الجميع ، وحيث لا مبدأ ميل في الفلك تـــم لا مبدأ علم خاص فكيف يتحسرك بالحركة الشرقية ؟ فيعلم من ذلسك انَّ الحركة المزبورة لا تكون لها إلا من ناحية الفلك الأعظم، وذي المبادي أى النفوس المنطبعة فيها تكون مبدأ لحركات أُخرى جزئيّة فالنفــــس الناطقة يحرب النفس المنطبعة وهي بتحريكها يديم الحركات ويصل بعضها إلى بعض ولا يزال العقل يعين النفس الناطقة والعقل مجلل الخطر فان مرتبة العقل أجل من الحركات الجزئيّة، فاستعدّت الحركة السريعة (أي الحركة السويّة) وجود جسم كل وسيع طبعت فيه نفس وطبع خاص غير الأفلاك الثمانية شامل لجميعها ، للتسع أي للأفلاك التسع لكل واحد منها عقل خاص له من العقول العشرة والعقل العاشر هـو رب النوع مكمل البشر٠

أشار تحت هذا العنوان إلى كلامه في جواب كلام الشيــــخ الرئيس ، حيث جوّز أن يكون الثوابت كلّ في فلك ، فتكون الأفـــلاك أكثر مما قالوا ، وإلى كلام المحقق الطوسي (رحمه الله) حيث جـوّز أن يكون الأفلاك ثمانية ذوي حركات خاصّة غريبة ويتعلّق نفس أُخـــرى بالمجموع تحرّكها الحركة اليوميّة ·

قال العلامة الشيرازي صاحب التحفة:

لمّا سمعت هذا من المصنّف قلت: فيجوز أن تكون سبعة، بـأن يكون الثوابت ودوائر البروج على محدد فلك زحل، وتتعلّق نفــــس بمجموع السبعة تحرّكها بالحركة الأولى ، وأُخرى بالسابعة تحرّك\_\_\_ها بالحركة الأُخرى، ولكن بشرط أن يفرض الدواير البروج متحرّكة بالحركة السريعة دون البطيئة لينتقل الثوابت بها من برج إلى برج كما هـــو الواقع ، فاستحسن وأحسن على ، وأمّا كلامه فقال : الأفلاك الكليّــة تنحصر في هذه التسعة لم يكن أقل منها ولا أكثر منها ، إذ كلّ مـــن الأقليَّة والأكثريَّة باطل ، أمَّا وجه بطلان القول بالأكثر أنَّه لو كان الثوابت كلّ واحد منها في فلك فامّا أن يكون كلّ واحد من أفلاكها متحـــــرّكاً بذاته وإمّا أن يكون كلّ واحد منها متحرّكاً بتبعيّة فلك أعلى محيط بالكل يحرِّكها الحركة البطيئة، أمَّا الأول: ففيه أنه كيف يكون إنقضا وركسات الجميع في زمان واحد ، وكيف يكون حركاتها متفقة مع إختلاف تلــــك الأفلاك قدرا لإحاطة بعضها ببعض بل مع إختلافها نوعاً ، وإليه أشار بقوله: ((فليس كلّ ثابت في فلك)) على حدة ((مع كونه بالذات ذا تحرّك إذ كلُّها)) أي كلُّ تلك الأفلاك على تقدير تعدد أفلاك الثوابـــــت

((نوعاً وقد راً إختلف)) \_ ((وواحد)) منها ((بواحد)) آخر ((قــــد الكنف)) وعند هذا ((كيف)) يتحقق ((إتفاق سيرها)) أي سير أفـــلك الثوابت ((في كهغر)) أي في خمسة وعشرين ألف سنة ومئتين والحال أنه ((لا نظام)) وإتساق ((في إتفاق)) أي فيما هو بالإتفاق ((يعتري)) ٠

### قال في الحاشية:

كما في إنسان له ستّة أصابع فانه أقلي الوجود لا الأكثري فضلاً عن الدائبي وإنقضا حركة الكلّ بعد هذه المدّة دائمي، وأمّا مساوا ت الممثّلات في الحركة مع إختلافها فغير بيّنة فيجوز تفاوتها في الحركية ولو كان تفاوتاً غير بيّن ، إنتهى .

وأمّا الثاني: فيرد عليه كما في الشرح أنّه كيف يكون هناك أفلاك ليس لها حركات خاصّة وإنّما هي متحرّكة بالعرض ولو لم يكن للسيارات حركات خاصّة لم تثبت لها أفلاكا سوى الفلك الأطلس ·

### قال في الحاشية:

قولنا: فتقول: كيف يكون هناك أفلاك؛ والحال أنّ الفلـــك جسم متحرّك بالذات وإن خلق فقد خلق متحرّكاً بالذات فكيف يجروز أن لا يكون مبدأ ميل مستدير في ذاته إلا بالعرض لشيء آخر، وإذا كان فيها مبدأ ميل مستدير بالذات وحركته بالذات ولا محال مختلفــــة لاختلافها النوعي وإختلاف معشوقاتها المشبّة بها بالنوع لم يبـــــق أوضاع الثوابت ثابتة وهذا خلاف الواقع، إنتهى المناهدي المناهدي والحدا العالم المناهدي المناهدي والحدا العالم المناهدي المناهدي

وإلى بطلان الأكثريّة أشار بقوله:

((ولم يحرّك تبعاً ذي فلك)) أي أفلاك الثوابت على فـــرف التعدد، فهو مفعول قدّم على فاعل هو فلك((إن لم يكن لذاتـــها تحرّك))، أليس ما بالعرض الذاتي (مفعول) طري، كما في (الفلـك) الأطلس، وما به جرى (مما في جوفه)، فقولنا: وما به جرى: فـــان لكلّ منها حركة خاصّة غريبة، فان فلك زحل يتمّ دوره في ثلاثين سنـة، والمستري في إثني عشرة، وكذا الباقي، والأطلس يحرّكها حركة شرقيّـة ففي الثوابت أيضاً لابدّ أن يتحرّك كلّ منها حركة خاصّة ويحرّكها فلــك أعلى بالعرض الحركة الطبيعيّة، إنتهى المعرض الحركة الطبيعيّة، إنتهى العرض الحركة الطبيعيّة، إنتهى المعرض الحركة الطبيعيّة المنتها عركة عليه المعرفة الطبيعيّة المنتها عرفة عليه المنتها عرفة الطبيعيّة المنتها عرفة عليه المنتها عرفة الطبيعيّة المنتها عرفة عليه المنتها عليه المنتها المنتها

### وأمّا وجه بطلان الأقليّة من وجهين :

(الأول): إنّ الوجود مساوق للوحدة، فما لا وحدة حقيقيّة له فلا وجود حقيقيّ له، فمجموع الثمانية لا وجود له على حدة حتى يتعلّق به نفس على حدة وراء النفوس المتعلّقة بها ، فمجموع بشر وبقر مشلاً لا وجود له على حدة، فلا نفس له وراء نفس كلّ واحد منهما ٠

#### قال في الحاشية:

قولنا: فمجموع الثمانية لا وجود له إذ لا وحدة له وإذ لا متعلّق (بالفتح) لا متعلّق (بالكسر) ومجموع الإنسان والحجر الموضوع بجنبه له تركيب يعتبره العقل فله وحدة ضعيفة في العقل فله وجود علي حدة فيه، وأمّا في الخارج فالحجر له وحدة فله وجود فيه والإنسان له وجود إذ له وحدة، والمجموع ليس له وحدة، فلا وجود ولهذا في التقاسيم لا يعدّ الإسم والحرف في تقسيم الكلمة قسماً منها ولا العقل والنفس قسماً في تقسيم الجوهر وقس عليهما، إنتهى وحدة الإسم والحرف في تقسيم الخوهر وقس عليهما والعرف في تقسيم الخوهر وقس عليهما والعرف في تقسيم العرف في تقسيم العرف في تقسيم الجوهر وقس عليهما والعرف في تقسيم العرف في تعرف في تع

(الوجه الثاني): إنه لابد في مصدرية الحركة الجزئيّة للنفسس من مخصص كالطبع والنفس المنطبعة لإنبعاث الميل والإرادة والعلم بالجزئيّات ولذا قالوا بتوسيط القوى والطبايع في أفعال النفس ولولاه لكانت النفس عقلاً (لأنّ النفس إذ لم تحتج في فعله إلى المسادّة يكون عقلاً) والطبع والنفس المنطبعة لابد لهما من جسم يحلّن فيسه والمبادي الجزئيّة المنطبعة في الثلانية إنما هي لحركاتها الخاصّة ولا يجوز حلول مبادي مشتركة مضادّة فيها ·

وتوضيخ ذلك ملخصاً على ما في بعض الحواشي :

إنَّ النفس إذا أرادت شيئاً يتصوَّره أولاً ثم يميل إليه ثم يشتاق إليه لكنّ التصوّر والميل والشوق من النفس كليّات فهي عند الجـــوع والعطش يتصوّر أكل الخبر كليّاً وشرب الما ً كليّاً لا أكل هذا الخبز ولا هذا الأكل من هذا الخبز، وكذا في الشرب ثم تميل إلى أكل الخبـــز وشرب الما للا إلى هذا الخبز وهذا الأكل ، وكذا في الشرب تـــــم تشتاق إليه بما هو كلى وذلك لأنها بما هي نفس عاقلة لا يدرك الجزئي وإنما أدركها بآلات وقوى منطبعة أي حالّة في مادّة جسمانيّة فيكــــون فعلها الجزئي بتوسيط الآلات والقوى وبذلك تصير النفس نفسا وتمتاز عن العقل ، ولولا توسيط القوى والآلات كان فعل الجزئي عنها ممتنعاً " لا ستلزامه التخصيص من غير مخصص حيث ان نسبة النفس من حيست هي نفس إلى تمام الجزئيّات المنذرجة تحت الكليّ الذي تصوّره ومال إليه واشتاقه متساوية ، فلابد من صدور جزئي من تلك الجزئي الت دون الآخر من مخصص ، والمخصص هو الآلات والقوى المتوسَّطة ، فلابد من خيال وحس مشترك يحسّ الجزئي بالحسّ المشترك ويتصوّره بالخيال جزئيّاً فيميل إليه فيشتاقه حتى ينتهي إلى حركة العضل وصد ور الفعالة البجزئي، فقد ثبت أنّ فيه النفس المنطبعة أي الحالّة في الماللة الجرمانيّة وإذا كان لمجموع الثمانية نفساً على حدة غير النفس المختصة بكلّ واحد منها فيلزم أن يكون لكلّ منها نفسان منطبعتان إحداها مختصة بكلّ واحد منها تكون مبدأ للحركة الجزئيّة المختصة به والأخرى مشتركة بين الجميع تكون مبدأ للحركة المشتركة الشرقيّة وهو محالل المنتركة بين الجميع تكون مبدأ للحركة المشتركة الشرقيّة وهو محالل مشتركة بين الجميع تكون مبدأ للحركة المشتركة الشرقيّة وهو محالل مشتركة بين الجميع تكون مبدأ للحركة المشتركة الشرقيّة وهو محال النوم إجتماع طبيعتين متضادّتين في جسم واحد ، إنتهى و

وإلى هذه أشار بقوله: (( بالقول بالتقليل في الثمانية)) ، ونفسس أُخرى (تحرّكها الحركة السريعة) ليس نفسي راضية إذ ليس في المجموع كون ( ووجود ) آخر هــــل حاز ( من الحيازة) نفساً ( أُخرى إستفهام إنكاري) بشر وبقر (أي مجموعهما) وحيث لا مبدأ ميل (جزئي إستداري) هو الطبيعة الخاصة) ثم لا مبدأ علم خصّ (ولا مبدأ شوق وإرادة جزئيين من النفس المنطبعة) كيف إنتقبلا (أي كيف وقع الإنتقال والحركــــة المشرقيّة من وضع جزئي إلى وضع جزئيّ آخر) وذي المبادي (المنطبعة في الثمانية) لمسيرات أخر( من حركاتها الخاصة ولا يجدي في مبادي الحركة السريعة وإذا لم يتحقق المبادي الجزئيّة الضروريّة في مباشـــرة الحركة الجزئية ومع ذلك يصدر من النفس التحريك بلا آلة) ، فالنفس ذى (إسم إشارة بدل من النفس) عقل (إذ الفرق بينهما بالإحتياج إلى الفعل وعدم الإحتياج) والعقل مجلل الخطر(أي مترفّع الشأن عـــن مباشرة الحركات وهذا خلف) فاستحدعت السريعة ذي (بحدل)

جسم كل كي طبعـــــت نفس به (أي فيه وكى) طبع (خامس) يحــل (به) ٠

((تذنبیب)) :

فيه ترتيب أراد به الترتيب في العقول والأفلاك الكليّة بــــأنّ العقل الأول للفلك الأول والثاني للثاني إلى أن ينتهي إلى التاســع فهو للفلك التاسع ·

قال في الشرح (رحمه الله):

وأمّا العقل العاشر فهو بازا النفوس الأرضيّة ولإكمالها وهـــو باذن الله تعالى يوحي إلى الأنبيا (صلوات الله عليهم) ويلهـــهم الأوليا (سلام الله عليهم) ويعلّم العلما والتسعة الأُخرى من العقــول العشرة بازا النفوس التسـع الفلكيّة معشوقات لها وتلك النفــوس تتشبّه بها بحركاتها الخاصّة ·

قال في الحاشية:

قولنا: للتسع؛ أي للأنفس التسع من الأفلاك الكليّة التسعيبة العقول العشرة هي المشبّه بها تستكمل بحركاتها وتتشبّه بها فسحي تحصيل فعليّة بعد فعليّة وشهود بعد شهود إلا العقل العاشر فانّه المشبّه به لكواكب الأرض وهي النفوس الناطقة فانها تستكمل بأن تتشبّه في وفور الفعليّة والتماميّة، وهو جامع لجميع الفعليّات التي فيما دونه وهو معلّم الكلّ من المذكورين في الشرح بتعليم الله تعالى كما قلله تعالى كما قلله تعالى كما تعالى : \* إنه تعالى : \* أنه تعالى : \* أنه تعالى : \* أنه تعالى نا تعالى : \* أنه تعالى نا تعالى : \* أنه تعالى نا تعا

لقول رسول كريم ذي قوّة عند ذي العرش مكين مطاع ثم أمين \* وهاهنا مقام آخر ليس هنا مقام ذكره ، إنتهى ·



## غُرر في إشارة إجمالية إلى الأفلاك الجربية

| ((وإنّما الجزئي منها إثنــــان                             |
|------------------------------------------------------------|
| وعشرتان للذكا نوعــــان))                                  |
| ((ممثّل والآخر التدويـــــر                                |
| أو خارج ترديدهم شهــــير))                                 |
| ((مسيرة منطقة البــــروج                                   |
| وليس للخارج من خــــروج))                                  |
| ((بسيره يبدي الفصول الأربعـــة                             |
| لأنَّها معدَّلاً مقاطعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| (علويّة وزهرة كراتــــــــها                               |
| كلّ ثلث إستوت هيئاتـــها))                                 |
| (ممثّل وحامل تدویــــــر                                   |
| يركز فيه كوكـــب منـــــير))                               |
| (عطارد زاد منیراً کالقــــمر                               |
| علويّة وزهرة بالجو زهـــر))                                |
| ( ۲۱۵)                                                     |

```
((وقمسر حاملة في مايسسل
ليس مطبّعةً على ممثّل))
                ((مناطق الممثّلات إنطبقـــت
منطقة البروج واسما انطقـــت))
               ((وخارج لغير شمس مشرقـــة
مقاطع المناطق ذي المنطقة))
                ((ممثّل حامل ذي الوميـــف
إشتركا في الأوج والحضيض))
               ( ( فجو زهر ومدير مايـــــل
وما كالأطلس لقرب مايـــل))
               ((وغيرها حركتها من مغـــرب
على توال للبـــروج لازب))
                ((لكنّها اختلفت في سيرها
وحددت في الهيئة كغيرها))
```

یعنی:

انتما الأفلاك الجزئية للسيارات السبعة إثنى وعشرتان للذكا (أي الشمس) نوعان ، أحد هما : ممثّل والآخر : التدوير أو خارج يعني : انّ الآخر تدوير أو خارج ترديد هم فيهما مشهور، مسيرة (مدار الشمس) منطقة البروج وليس لخارج مركزه خروج عن المنطقة ، بسيره أي الشمس يبدي الفصول الأربعة لأنها أي منطقة البروج يقطع دائرة معدّل النهار، علويّة (أي المرّيخ والمشتري والزحل) وزهرة كراتها كلّ ثلاث إستــــوت صورها وهيئاتها ، وهذه الثلاثة ممثّل وحامل وتدوير يركز فيه كوكب منير، عطارد وقمر زاد كل واحد منهما فلكا وهما مدير وجو ظهر على العلويَّة والزهرة فكانت أفلاكهما أربعة، والفلك الحامل للقمر في ثخن فلــــك المايل وليس مطبقاً على ممثّل بل سطح المايليساوي فلك ممتّــــــه، مناطق الأفلاك الممثّلة منطبقة أي مساوية لمنطقة البروج وإسم الممتّـــل ناطق على هذا المعنى ، ومنطبقة خارج المركز في كل واحد مــــن السيّارات غير الشمس المشترقة يقطع منطقة فلك البروج وممثّلها ، الفلك الممتّل وخارج المركز للشمس يشتركان في الأوج والحضيض، ومـــا أي الأفلاك التي تكون كالأطلس في الحركة إلى القوب عبارة مــــن فلك جو ظهر ومدير ومايل ، وغيرها يعنى : غير جو ظهر ومدير ومايــل تكون حركتها من المغرب إلى المشرق على توال في البروج الإثنييي عشر لا زب، لكنها في كيفيّة السير مختلفة ومقد ار حركاتها حددت فــــى الهيئة كغيرها أشار في هذه الغرر إلى تعداد الأفلاك الجزئيّة أنّها إثنــان وعشرون، ففي هذا المقام أمران:

(الأول): الفرق بين الأفلاك الكليّة والجزئيّة ·

(الثاني): في عدد الأفلاك الجزئيّة ·

أمّا الأول: قالوا: إنّ الغلك الكلّي ما به ينضبط إحدى الحركات التسع والجزئي ما ليس كذلك أي لا ينضبط به فقط بل لابد أن ينضمّ إليه غيره حتى ينضبط إحداها به ·

وأمّا الثاني: فالأفلاك الجزئيّة إثنان وعشرون للذكا (أي الشمس) إثنان: أحدهما ممثّل م

والآخر: التدوير أو خارج مركزه عن مركز العالم فيه ترديد مشهور ومسير الشمس منطقة البروج وخارج مركزه لا يخرج عن سطحها والفصول الأربعة تحصل بسير الشمس لأنّ منطقة البروج تكون مقاطعة لدايـــرة معدّل النهار فتصير حركته (أي الذكاء) شماليّة وجنوبيّة ولكلّ واحد مــن العلويّة (هي المرّيخ والمشتري والزحل) ، وكذلك الزهرة ثلاثة أفـــلك متساوية المهيئة (أي هيئة كلّ من الأفلاك الأربعة من حيث إشتماله على الثلاث مساوية بخلاف الشمس مع هذه الأربعة من حيث الأقليّة فــانّ لها كرتين كما علمت بخلاف العطارد والقمر معها من حيث الأكثريّـة، إذ لكلّ منها أربع كرات كما ستعلم) ، وتلك الثلاث ممثّل وحامـــل وتدوير موصوف بأنه يركز فيه كوكب منير ، ولعطارد أربعة أفلاك زيــادة على العلوية والزهرة بغلك يسمّى مديراً هو في ثخن ممثّله كحامله فـــي على العلوية والزهرة بغلك يسمّى مديراً هو في ثخن ممثّله كحامله فـــي شخن مديره كما أنّ للقمر أيضاً أربعة أفلاك ويزيد على العلويّة والزهــرة

بغلك يسمى بالجو زهر وهو فلك متوازي السطحين موافق المركز محيط بأفلاكه الثلاثة الأُخرى منطقته في سطح منطقة البروج والقمر حاملة فيي ثخن فلك مايل ومنطقته ليست منطقة على منطقة ممثّل ، ولهذا يسمّــى بالمايل ، ومنطقة الممتَّدلات منطبقة على منطقة البروج كما أنَّ لفظ الممثَّل يدلُّ على الإنطباق وخارج المركز لغير الشمس يقاطع مناطق منطق ..... البروج بخلاف خارج مركز الشمس، فأنه لا يخرج عن سطح المنطقة كما عرفت والممثّل وحامل التدوير ذي الكوكب يشتركان في الأوج والحضيض، فانّ محدّب الحامل مماسّ لمحدّب الممثّل في نقطة مشتركة ، وكذا مقعّره لمقعّره ، والنقطة الأولسي هي الأوج والثانية الحضيض، ثم انّ حركسات الأفلاك كليها وجزئيها مختلفة فبعض منها كالأطلس يتحرف مسسن الشرق إلى الغرب، وكذا الجو زهر ومديرومايل وغيرها تتحرَّك مـــن المشرق إلى المغرب وغير هذه الأربعة حركتها من المغرب إلى المشرق على توال البروج ٠

وأمّا الأربعة (الأطلس والجو زهر ومدير ومايل) فانّها على خلاف التوالي لكنّ غير الأربعة مختلفة في السير ومشتركة في كونه خلاف حركات غربيّة ومقادير حركات الأفلاك المتحرّكة إلى الغرب عنّسيت وحددت في علم الهيئة كما أنّ مقادير الحركات الشرقيّة معيّنة فيها أيضاً ٠



## غُري بيان اللاع إلى تكثير الأفلاك

```
((وإنّما الهادي إلى تكثيرها
سوانح تسنے فی مسیرھےا))
               إقامة أو إستقام ....ة رأوا ))
              ((مع كونها بسيطة لا تختلف
وكلّ ناسك هناك لا يقـــف))
              ((وكلُّبها من فلك وفلـــــكي
فنوعه في واحدد يدري الذكسي))
               ((لا قسر أو شتر على الدوام
((ليس لها من شيء الكون ولا
تغاسد لها إلى بـــــلى))
               (( من عدم صرف إلى محض الفناء
أنشأها أرجع للقلها))
                   (\Upsilon\Upsilon\cdot)
```

#### يعني:

وإنما البهادي إلى تكثير الأفلاك عبارة عن حالات وسوانح تسنح في مسيرها أي بحسب إختلاف حركاتها ، كأوج أو حضيض أو رجعه أو إقامة أو إستقامة رأوا فيها ، مع كونها أي الأفللك بسيطة والبسيط لا تختلف حالاتها وكل ناسك لا يقف على العمل ، وكلها أي أجرام كل واحد من الفلك وما فيه مسلل الكوكب منحصر بفرده يدري ذلك الذكي أي كل عاقل ، لا قسر في الأفلاك ولا شر فيها أبدا وكلها مظاهر إسم السلام ووسائلط فيضه تعالى ، من عدم صرف أنشأها خالقها لا من مسلدة وهيولى أرضية وأرجعها وأعدمها خالقنا .

أشار في هذه الغرر إلى جهة تكثير الأفلاك وإلى بعض خواصّه الموجبة لإفتراقها عن الأجسام العنصريّة ·

أمَّا وجه تكثير الأفلاك فهو الإختلافات العارضة في مسيرهــــا من جهة إختلافات تسنح في سير الكواكب كأوج أو حضيض مشـــل أن يكون الكوكب تارة بعيدة من الأرض وذلك إذا كان في الأوج وتارة قريبة منه وذلك إذا كان في الحضيض وكذا حالات الخمسة المتحيرة مـــن كونها راجعة أو مقيمة أو مستقيمة كما مرّ دلّت على كثرة الأفلاك وتعددها لما قلنا : إنّ كلّ فلك أو فلكي فعله على وتيرة واحدة لأنّ الأفــــلك بسائط لأنّ كلّ مركّب يتطرّق إليه الإنحلال في هذه المدد المتطاولـــة فيكون بسيطاً ، والبسيط يكون حركته على وتيرة واحدة لا تختلف أبداً كما قال في الحاشية: والفلك كالملك فمن الملائكة ركّع لا يسجد ون ومنهم سجّد لا يركعون ، ومنهم قائمون لا يقعد ون ، ومنهم قاعد ون لا ينتصبون ، ففيهم وفيها لن تجد لسُنَّة الله تبديلاً ، والفلك الذي له الحرك\_\_\_ة السريعة لا يصير حركته بطيئة أبداً ، والذي له الحركة البطيئة لا يصيــر حركته سريعة أبدأ ، وكذا في الشرقيّة والغربيّة وهكذا ، فكلّ واحد منها ناسك لا يسكن عن عبادته، فكيف تكون مقيمة فمن ذلك إهتدوا إلى تكثير الأفلاك لينضبط هذه الأفلاك٠

وأمّا بعض خواصّه الموجبة للفرق بين الأجسام الأثيريّة والعنصريّـة منها : إنّ كلّ فلك وفلكي واحد في نوعه يعني أنّه ليس لها أفــــراد منتشرة بل ينحصر نوعه في واحد لما قلنا : إنّ الحكيم الذكيّ العالــــم يدري أنّ كون الطبيعة الجسميّة واحدة وأفراده كثيرة إنّما هو من جهــة

القطع •

ومنها: إنه لا تكون ولا تفاسد يعني ليس لها الكون من شـــي والتفاسد إلى شي كما في العنصر والعنصريّات بل لها شي آخــــر مخصوص بها وأنّه من المبدعات وأنّه خلق من عدم صرف كما ورد: ((يـا من خلق الأشياء من العدم)) ومرجعها إلى الفناء المحض لا إلى شـي آخر، كما في المكوّنات كما ورد: ((يا من هو يبقى ويفنى كلّ شيء)) .

قال في المتن والشرح ممزوجاً :

أنشأوها أرجعها خالقها ، لكن أين الإنشاء عن العــــدم المحض من التكوين عن المادة السابقة بالزمان وأين الفناء الذي هــو المحق المحض والطمس الصرف من الفساد الذي هو الإستحالة إلـــى شيء فيبقى منه مادة ، وقال تعالى : ﴿ كُلِّ شيء هالك إلا وجهه ﴿ •

وقال في الحاشية:

قولنا: من عدم صرف إذ كان الله ولم يكن معه شي وفي مرتبة غيب الغيوب لم يكن إسم ولا رسم ، والوجود الحقيقي مضلات أولاً وبالذات إلى الله كيف وهو حقيقة الوجود الصرف الجامعة لسنخلسها والذاتي لا يختلف ولا يتخلّف ، وثانياً وبالعرض إلى المهيّات الإمكانيّة ،

فجميعها مسبوقة بالعدم والعارض يزول والتوحيد إسقاط الإضافيات كلّ من عليها من الدرّة إلى الذرّة فان ، فاذا فنى المقرّبون من الملك فكيف يبقى الفلك ، ونفخ في الصور فصعق من في السماوات ومن في الأرض ، وقد ورد في الأحاديث أنّ الأرواح الكليّة الأربعة التي عليها مدار كلّ العوالم باذن الله تعالى أعني : جبرئيل وإسرافيل وعزائيال وميكائيل تقبض بقدرة الله تعالى \*الله يتوفّى الأنفس حين موتها وحينئذ إلمن الملك اليوم ؟ لله الواحد القهّار \* .



# غُررً في عَددالتّوابت

(( کواکب ثوابت قد رصدت

ألف وإثنان وعشرون بــددت))

(( وغير مرصود فليست تنحصر

لم يحصها إلا العـــزيزالمقتدر))

((خاتمة))

((أعداد حلم وأحرف الهجاء وكلمة التوحيد فيه أدرجا))

يعني: الكواكب الثوابت التي رصدت في علم الهيئة تبلسخ إلى ألف وإثنان وعشرون كوكباً، وغير مرصود من الكواكب فليست تنحصر لم يحصها إلا الله العزيز المقتدر، أعداد حم (۴۸ صورت) وأحرف الهجاء (۲۸) عبارة عن منازل القمر ثمانية وعشرين وكلمة التوحيد ((لا إللسه إلا الله)) (۲ ابرج) فيه أي في الفلك أدرجاً .

اعلم أنّ المرصودة من الثوابت على ما في التجريد وشرحه ألسف ونيف وعشرين كوكباً سمّيت بها لثبات وضع بعضها مع بعض أو لبطو حركتها جدّاً بحيث لا يدرك إلا بدقّة وبعد مدّة، وهذه هي الثوابت التي رصدوها وعيّنوا مواضعها طولاً وعرضاً وأمّا الغير المرصودة فلا سبيل إلى حصرها قوله النيف وهو يطلق على كلّ عدد بين العقدين، والمراد منه إثنان على ما صرّح به في التذكرة أو خمسة على ما قيل، واخستار المصنّف من القولين أولهما وقال: ((ألف وإثنان وعشرون بدت)) والباقي واضح .

: ((خاتمة)) ....نالمة

اعلم أنّ أعداد حمم يكون بحساب الأبجد ثمانية وأربعمون لأنّ المسها ثمانية والميم أربعون وهي إشارة إلى الصور التي واحمدة وعشرون منها في جانب الشمال من منطقة البروج وخمسة عشر منها في جنوبها وإثنتا عشرة على نفسها ·

قال في الشرح:

إن حم في الوحي الإلهي يمكن أن يكون قسماً بها كمـــا ان زبـرها وبيّناتها قسم للأسماء التسعة والتسعين كما ورد أنّ لله تسعـة وتسعين إسماً •

قال في الحاشية:

بمغاهيمها في المواقف عسى أن يكون من المحصين وحقّ الإحصاء هـــو التخلّق بها كما هو شيمة العرفاء المتخلّقين بأخلاق الله تعالى ·

وأمّا أحرف الهجا فهي إشارة إلى المنازل الثمانية والعشرين وكلمة التوحيد أي البروج الإثنا عشر لأنّ عددها كعدد حروف: (( لا إلله)) كلّ ذلك في الغلك مدرجة بادراج العزيز المقتدر العليم وعروف الهجا العليم وعروف الهجا وكلمة التوحيد وهو يدلّ على تعظيم أمر السما كما عظمه الله سبحانه في كتابه ، وقيل بالغارسيّة في هذا المقام:

((باید دانست که کواکب ثابته از کثرت بحدّی است کــــــــ احصا ٔ آن ممکن نیست علما ٔ فن از آن جمله یك هزار وبیست دو ستارمرا رصد كرده اند ومواقع آنهارا از فلك البروج ( فلك هشتم) تعييسن کرد ، اند از برای تعریف وتعیین این کواکب چهل وهشت صــــورت توهم کرد ، اند چنانکه بعضی از این کواکب بر نفس این صورت واقسع میشود ، یعنی بر خطوطی که این صور از آن خطوط متوهم میشوند یدا در میان این خطوط واپنهارا کواکب داخل صور گویند ، وچون خواهند که از این کواکب خبر د هند گویند فلان کوکبی که بر سر فلان صــــورت است یا بر دست راست او هست یا برپای چپ اواست، وبرایــن قیاس وبعضی بیرون این صور واقع میشود آنهارا کواکب خارج صـــور گویند ، وچون از این کواکب که خبر د هند گویند : کوکبی که به قرب پای چپ فلان صورت است یا بقرب ذنب فلان صورت است، وبر این قیاس واز این صور چهل وهشت گانه بیست ویك در جانب شمال اســــت از

منطقة البروج وپانزد و در جانب جنوب ودوازد و بر نفس منطقه ونامهای بروج دوازد و گانه از این صور گرفته اند )) .



# الفريدة الخامسة في العنصريات في العنصريات عدد البساط وكيفياتها

((والعنصريّ بسيط أرض ثم ما المساء)) ثم الهاوا والنار تلوها السماء)) ((والنار كانت حرّة مثل الهوى لكن ذا رطباً وذي يبساً حوى)) ((والأرض بالبرد مع اليبس يخف والماء به مع الرطوبة إتصف)) ((وجاز أن يغلب كلّ آخسارا

يعني: والجسم العنصري منه بسيط ومركّب فالبسيط أرض تسم ما ثم الهوا والنار يتلوها السما (أي يشتمل فلك القمر لهذه العناصر الأربعة)، والنار طبعها حارّ مثل الهوا لكن ذا أي النار يحوي رطبأ وذي أي الهوا يبسا حوى، والأرض طبيعته محفوفة بالبرودة واليبوسة والما بالبرودة والرطوبة اتّصف، وجاز إنقلاب كلّ واحد منها إلى آخر كما ينقلب النار هوا وينقلب الهوا نارا ولو بواسطة وإن تكثّرت الوسائط أشار في هذه الغرر إلى انقسام الأجسام العنصرية إلى أجسام بسيطة وإلى أجسام مركّبة، فالمركّبة كالحيوان والإنسان فانّه مركّب مسن الطبايع الأربعة، والبسيطة أربعة بحسب الإستقرا وهي الأرض تسم الما ثم الهوا ثم النار التي يتلوها السما ، يعني : إنّ فلك القسمر يشتمل على هذه العناص الأربعة :

(الثاني): كرة الهوائ، بحيث يماس محدّبها مقعّر كرة النار٠ (الثالث): كرة المائوكرة الأرض وهما بمنزلة كرة واحمدة لأنّ المائلم يحط بالأرض إحاطة تامّة بل قريب من ربع الأرض خارج عسن المائل بحيث أنّ سطحا مستديراً أعني سطح مقعّر الهوائي يحيمها بهاتين الكرتين، ثم انّ النار حارّة كما انّ الهوائا حارّة، لكن طبيعة الناريميل إلى اليبس، وطبيعة الأرض باردة يابسة كما أنّ طبيعة الناريميل إلى اليبس، وطبيعة الأرض باردة يابسة كما أنّ طبيعة المائل بارد رطب وكلّ من همسدة العناصريجوز أن ينقلب إلى آخر بواسطة أو بغير واسطة بمعنى أنّ كلّ واحد منها قد ينقلب إلى ما يجاوره كما ينقلب النارهوائاً، كما فسي الشعل المرتفعة حيث انّها تضمحلّ في الهوائاً على ما يشاهد وينقلب الهوائاً ناراً كما في النوائاً على ما يشاهد وينقلب الهوائاً ناراً كما في النوائاً على ما يشاهد وينقلب الهوائاً ناراً كما في النفخ الشديد على الكورة عند إنسداد خللهــــــا

(الأول): كرة النار؛ بحيث يماس محدّبها مقعّر فلك القمر ·

وفرجها التي تدخل منها فيها الهواء الجديد وينقلب الهواء ماءاً كما في إنفصال الأبخرة عن الأجسام الرطبة عند تأثير الحرارة فيه ـــــا وانتقاصها وينقلب الماء هواءاً كما في النديّ الحادث على ظاهــــر الإنا إذا برد الإنا بالجمد ، وكما في السحاب المتولّد في قسلل الجبال من صحو الما ً لا من إنسياق السحاب إلى ذلك الموضع عــن موضع آخر، ولا من إنعقاد بخار صعد إليه وينقلب الما أرضاً كما فـــى المياه الجارية التي تجمد فتصير حجارة صلدة كحجر المرمر أو الملسسح ونحوهما ، وينقلسب الأرض ماءاً كما في تحليل الأجسام الصلبة الحجريّة مياها سيّالة على ما يعرفه أصحاب الحيل والإكسير فهي ستّة صور، وقد ينقلب إلى غير ما يجاوره إمّا بواسط واحد كما ينقلب النار إلى الماء بواسطة الهواء ، والماء إلى الناربهذ ، الواسطة ، والأرض إلى الهــواء بواسطة إنقلابها إلى الماء، والهواء إلى الأرض بهذه الواسطة، وهي أربع صور، وإمّا بوسائط كما ينقلب النار إلى الأرض بانقلاب النار إلى الهوا وهو إلى الما وهو إلى الأرض ، وينقلب الأرض إلى النار بهد . الوسائط فالجميع إثنا عشر حاصلة من ضرب كلّ من الأربعة في الثلاثة الباقية (الأربعة أعنى البسائط الأربعة والثلاثة الباقية أعنى بلا وسلط أو مع واسطة واحدة أو مع الوسائط) ٠



## غُرر في بنيان عَدد طبقات الأرض وَغيرها

((كانت ثلاثاً طبقات الأرض من طينيّة وصرفة وما سكرن) ((لكثرة الوهّاد ربعه إنكشـــف أولانحذاب المائ بالشمس إنتشف)) ((وغير ربع منه في الما عنفد وواحد ذا والهواء أربيع إذ) ((يخلط بالبخار أو لا خلط به مازج ثان ناراً أو لا فانتب\_\_\_ه)) ((وأولاً قسم إلى الذي إنتقــل إليه عكس الضو واللذ ما وصل)) ((وذا الأخير زمهريراً وسمـــا ما قبله ما قبل الأرض وما)) ((والثاني الذي بشيء ما اختلط وطبق الدخان في الأُولى إنخرط)) ( 777 )

((من طبق الدخان زرقت السماء وقيل من بعد كذا الجوّ اعلما))
((ومنه ذو ذوابع وذو ذنبب ونيزك وأعمد ثم شهللا تبعاً حرّكلات تبعاً حرّكلات تفلته ذا كشفات ذو ذنب نقلته ذا كشفات ((بكونها أصلاً أصيلاً فاهلواقي قد نفاله والشيخ الإشراقي قد نفاله ((بالكوكب نضج المركّب يجيئ

يعني:

كانت طبقات الأرض ثلاثة: طينية وهي الطبقة المجاورة للمساء وصرفة وهي المحيطة بالمركز وما سكن أي يسكن فيه المواليد من النبسات والحيوان والإنسان، لكثرة الوهاد أي المواضع المنخفضة بكشف ربع الأرض عن الماء ليكون مسكناً للحيوانات وغيرها من النباتات والمعادن أو لإنجذاب الماء من ناحية الربع الشمالي إلى الجنوبي بسبب قسرب الشمس وحرارته فانكشف الربع الشمالي، وغير المسربع من الأرض في

الما ً نفذ والما ً طبق واحد وأما الهوا ً فطبقات أربع : ١ ـ طبقـــة الهوا المجاور للأرض والما ٢٠ طبقة الزمهريريّة ٣٠ طبقة الهـوا القريب من الخلوص ۴\_ الطبقة الدخانيّة التي يتلاشى فيها الأدخنة إذ تعليليَّة أي إما يخلط الهوا بالبخار أو لا يخلط ثم الهـــوا الغير المخالط بالما الما يمازج نارا أو لا، وأولاً وهـــو الهوا الـــذى خلط البخار قسم إلى طبق الهواء الذي إنتقل إليه عكس الضوء مسن الشمس وغيرها من وجه الأرض وإلى الطبق الذي ما وصل إليه عكـــس الضوم، وذا أي القسم الأخير (أعنى لهوا المخلوط بالبخار الذي لــم يصل إليه الإنعكاس زمهرير أو لا ) ما قبله أي قبل الطبقة الزمهريرية ما أي هوا عبل الأرض وما ، والطبق الثاني بالاعتبار الثاني هو الهـــوا الذي لم يختلط بشي من النار من العلو والبخار من السفل وطبيق الدخان في الطبقة الأولس من الهواء إنخرط ، من طبق الدخـــان تكون زرقة السما وقيل: من بعد يتراعى الجو كذا أي زرقاً اعلما ، ومنه أي من الدخان يتكوّن الكواكب ذوات الذوائب والأذناب ومنه يتكــوّن النيازك معرب نيزه وأعمد ثم شهب فمادة الكل دخان، طبقة واحدة للنار تبعاً لحركة الغلك حرّكت (أي طبقة النار) ذو ذنب نقلته أي حرّكته ذا أي تبعيَّتها في الحركة كشفت، بكونها أي النار أصلاً أصيلاً فاهـــوا أي قالوا والشيخ الإشراق نفاه أي كونها أصلاً برأسها وقال: بل هـــى هوا عار مختلف حرارته شدة وضعفا بعضه منير وبعضه غير منيـــــر، بالكوكب يكون نضج المركب العنصري لا بالنار وشكلها أي النار المتولّدة من الهواء اهليلجي ٠

أشار في هذه الغرر إلى طبقات الأرض والهوا وأنّ للممساء طبقة واحدة وللنار أيضاً طبقة واحدة متحرّكة بالتبعيّة ، فهنا أربسع مقامات:

(الأول): في طبقات الأرض وهي ثلاث:

((الأولى)): الأرض الصرفة المحيطة بالمركز ·

((الثانية)) : الطبيعة الطينية ، وهي المجاورة للما ٠

((الثالثة)) : الطبقة المنكشفة من الما وهي التي تحتبس فيها الأبخرة والأدخنة ويتولد المعادن والنباتات والحيوانات وينقسم إلسى البراري والجبال وهي المعروفة بالربع المسكون المنقسم إلى الأقالــــيم السبعة ، وأمَّا السبب في إنكشافها فقد قيل: هــــو لإنجداب الماء إلى ناحية الجنوب لغلبة الحرارة فيها بسبب قرب الشمس لكون حضيض الشمس في البروج الجنوبيّة وكونها في القرب أشدّ شعاعاً من كونها في البعد وكون الحرارة اللازمة من الشعاع الأشد الأقوى لا محالة ، وشأن الحرارة جذب الرطوبات وعلى هذا يمكن أن ينتقل العمارة من الشمال إلى الجنوب ثم من الجنوب إلى الشمال وهكذا بسبب إنتقال الأوج من أحدهما إلى الآخر، ويكون العمارة دائماً حيث أوج المشمس لئلل يجتمع في الصيف قرب الشمس من سمت الرأس وقربها من الأرض فيبلغ الحرارة إلى حدّ النكاية والإحراق، ولا البعـــدان في الشتاء فيبلغ البرد إلى حدّ النكاية والتضحيح ، وقيل : سببه كثرة الوهاد والأغــــوار في ناحية الشمال باتفاق من الأسباب الخارجة فينحدر المياء إليه ..... بالطبع فيبقى المواضع المرتفعة مكشوفة ، وقيل : ليس له سبب معلـــوم غير العناية الإلهيّة لتصير مستقرّاً للانسان وغيره من الحيوانات ومادّة لما يحتاج إليه من المعادن والنبات.

وأمّا إنقسامها إلى الأقاليم السبعة فبيانه:

إنّه لمّا لم يكن على خطّ الإستوا (وهو عبارة عن الدائـــرة الحادثة في سطح الأرض بتوهم قطع معدل النهار أعنى منطقة الحركة اليوميّة إياها) ، ولا على ما يدانيه شمالاً وجنوباً إمارة يعتدّ بها لغرط الحرارة ولم يكن القطبين عمارة أصلاً لفرط البرودة وقع معظم العمارة الإستواء إلى أن يبلغ العرض قريب خمسين فقسموا هذا القدر سبعــة أقسام في العرض حسب ما ظهر لهم من تفاوت تشابه الأحوال فـــــى الحرّ والبرد فاعتبروا في الطول الإمتداد من المشرق إلى المغرب وفسى العرض تفاضل نصف ساعة في مقادير النهار الأطول ، يعني : نهـــار كون الشمس في الإنقلاب الصفي ، فكلّ واحد من الأقاليم منحصر بيـــن نصفي مدارين موازيين لخط الإستواء، وأشبه شيء بأنصاف الدفـــوف ولا محال يكون أحد طرفيه وهو الشمالي أضيق، ومبدأ الأقلم الأول حيث المعرض إثنا عشر درجة وثلثا درجة ، والثاني حيث العرض عشمرون وربع وخمس ، والثالث حيث العرض سبع وعشرون ونصف ، والرابسع حيث الأرض ثلاث وثلاثون ونصف وثمن، والخامس حيث العرض تسع وثلاثون إلا عشر، السادس: حيث العرض ثلاث وأربعون وربع وثمن والسابع : حيث العرض سبع وأربعون وخمس ، وآخره : حيث العــرض خمسون وثلث.

ومنهم من جعل مبدأ الأول خط الاستواء وآخر السابع منتهسى

العمارة، وإنّما ذكرناه لمزيد الفائدة، وإن لم يذكره المصنّف (رحمـــه الله) ، وإلى المقام الأول أشار الماتن (رحمه الله) بقوله: ((كـــانت ثلاثاً)) إلى قوله: ((وغير ربع منه في الماء نفذ)) •

(المقام الثاني): الما وهو جسم بارد رطب شفّاف) محيه بثلاثة أرباع الأرض تقريباً ، فان كلا من العناصر على هيئة الإستدارة محيط بعضها ببعض فالأرض كرة مضمّته وقد أحاط القريب من ثلاث أرباعها الما ، فالما على هيئة كرة مجوّفة غير تامّة قهد قطع بعض جوانبها وملئت من الأرض فمجموع الما والأرض معا بمنزلة كرة واحدة تامّة الهيئة له طبقة واحدة هي البحر المحيط بالأرض ولم يبق عليم صرافته لنفوذ آثار الأشعّة فيه ومخالطته بالأجزا الأرضيّة ، وليس له ما يميّز بين أبعاضه بحيث يختلف في الأحكام إختلافاً يعتد به ، وإليه أشار المصنّف : ((وواحد ذا)) أي الما والمنه الموقع الماء والموقع الماء والموقع الماء والموقع الماء والموقع الماء والموقع الموقع الماء والموقع الموقع الموقع

( المعقام الثالث) : الهوا الوهو الجسم الحارَّ الرطب الشفَّاف) ، وله أربع طبقات:

(الأُولى): هي المخلوطة بالنار ويتلاشى فيها الأدخنـــــة الغليظة المرتفعة، ويتكون منها الكواكب ذوات الأذناب وما يشبههـا من النيازك والأعمدة وغيرها ·

(الثانية): الهوا الصرف أو القريب من الصرافة فيضمح السما فيها الأدخنة اللطيفة ويحصل منها الشهب والزرقة المترائية في السما تكون من طبق الدخان، وقيل: من بعد كذا يتراعى الجوّ

قال المحقق الطوسي في التذكرة ما هذا لفظه:

وقالوا (يعني الحكما) : الزرقة التي يظنّ الناس أنها لون السما فانها تظهر في كرة البخار لأنه لو كسان ألطف منه أشدّ صعود أ مسن الأكثف كانت الأجزاء القريبة من سطح كرة البخار أقلّ قبولاً للضوء مسن الأجزاء القريبة من لكثرة البعد واللطافة ، ولهذا يكون كالظلسمة بالنسبة إلى هذه الأجزاء فيرى الناظر في كرة البخار لوناً متوسّطاً بيسن الضياء والظلام ، إنتهى •

(الثالثة): الهواء البارد بما يخالطه من الأبخرة الباقي على برود ته لعدم وصول أثر الشعاع المنعكس من وجه الأرض إليه ويسمى زمهريراً وفي تلك الطبقة تنشأ السحب والصواعق والرعد والبرق •

(الرابعة): الهوا الكثيف المجاور للأرض والما الغير الباقي على صرافة برودته المكتسبة لمكان الأشعة المنعكسة ، وإلى هذا المقام أشار المصنف بقوله: ((والهوا أربع)) إلى قوله: ((ثم شهب)) .

(المقام الرابع): النار (وهي حارة يابسة شفّافة متحرّكة بالتبعيّة) لها طبقة واحدة هي النار الصرفة البسيطة أعني الغير المخلوطة مسع غيرها، وما يخالط منها مع الهوا عدّوه في طبقات الهوا كما سمعت، وقويّة على إحالة المركّب إليها، وما يقال من حديث السمندر لوصح فلعلّه لبطو الإنفعال كما في كثير من الجواهر المعدنيّة أو لخاصيّة فيه، فلا ينافي كلّية الحكم، وأمّا كون كرة النار متحرّكة بالتبعيّة أي بتبعيّسة الغلك فبدليل حركة ذوات الأذناب الحادثة بقرب كرة الأثير حركسة

طوليّة موافقة للحركة اليوميّة، وقد يشاهد لها مع ذلك حركه خاصّـــة أيضاً سوا كانت طوليّة أو عرضيّة لكنّها مستقيمة، وإنّما حكموا بكون حركة كرة الأثير هذه الحركة المستديرة بتبعيّة الفلك لا فيها من مبدأ ميــل مستقيم، كما يشاهد من النار الموجودة عندنا فلا يجامعـه مبدأ ميـل مستدير كما مرّ، وإلى هذا المقام أشار المصنّف بقوله: ((طبقة للنــــار تبعاً حرّكت)) إلى قوله: ((ذا كشفت)) .

((خاتمة))

في أنه هل النار أصل بنفسه وعنصر برأسه أو هي في الأصل هـوا المناسب بواسطة حركة الغلك المجاور والمماس له ناراً وتكون منه ، والعناصر بحسب أصل الخلقة لا يزيد على ثلاثة وهي : الهوا والما والأرض ، كما ذهب إليه شيخ الإشراق .

قال في الشرح:

والشيخ الإشراقي قد نفاه أي نفى كونها أصلاً برأسها بل هـــي هوا عار مختلف حرارته شدة وضعفاً بعضه منير وبعضه غير منير وعنده بالكوكب نضج المركّب ، إنتهى •

يعني: إنّ المركّبات يكون نضجها بتوسّط الكوكب (أي الشمس) فانّ النار لا ينزل من الأثير لتصير أصلاً من أصول المركّبات وتنضجها وشكلها أي شكل النار المتولّدة من الهوا عند السما لهليلجي بحسب المقعّر عند الشيخ ومن يقول بقوله ، لأنّها تكون عند المنطقة أكتـــر

لسرعة الحركة ثم يتدرّج في القلّة إلى القطبين، ولكنّ المذهب الحـــق هو الأول، وبه قالوا أكثر الحكماء، وهو مختار المصنّف (رحمه الله)، وإلى هذا الخلاف أشار الماتن بقوله:

((بكونهــا أصلاً أصيـلاً فاهـوا والشيخ الإشراقــي قد نفــاه)) ((بالكوكب نضج المركّب يجــي، وشكلها عند السماء إهليلجــي))



### ، غرر في الجسم المركب

((حيوان إنس معدن ونامىي مركّب تمّ وغير تــــمّ)) ((مدّه اعتدّ بها لم يصـــن كالمزن بالتم خلاف ذا عنيي)) ((فتلكموا الأربعة ذي الأربعــة ((بكيفها تفعل في مدّتهــا ((فحصلت كيفيّة تشابه\_\_\_\_\_ هي المزاج بينها توسط\_\_\_\_) ((قالوا بحفظ الصور النوعيّـة وعندنا المبقاة كالكيف ية)) ((فهذه الصورة من أوا ئــل نازلة كناقص من كامـــل))

يعنى:

ان الحيوان والإنسان والمعدن والنبات مركّب تم أي مركّب ات تامّة وغير تم أي مركّب ناقص ، كالمزن أي السحاب لم يصن مدّة اعتـــد بها بل يتلاشى بخلاف المركّب التام فانه يبقى مدّة مديدة ، فتلكمـــوا الأربعـــة (أي الحيوان والإنسان والمعدن والنبات) تحصـــل إذا تفاعلت ذي الأربعة (أي العناصــر الأربعة) كلّ واحد منها في الآخر تأثيراً ، كل واحد من العناصر بكيفها تفعل أي بكيفيّتها الفاعلة فـــي مادة الآخر وتتنوع وتختلف كيفـها ، فحصلت من ذلك التفاعل كيفيّـة متشابهة وهي تسمّى بالمزاج وهو بينها أي الكيفيّات توسّطت أي فصارت كيفيّة متوسّطة ، قالوا بحفظ الصور النوعيّة في العناصر وعندنا المبقــاة أي الصور النوعيّة تكون متغيّرة كالكيفيّــة ، فهذه الصورة تكون فائضة مــن المباد الأوائل (أي ) نازلة أي فائضة كفيضان الناقص مـــن كامل بمعنى : انّ تمام مراحل الناقص موجود في الكامل .

أشار في هذه الغرر إلى الأجسام المركّبة من المواليد التلك:
المعدن والنامي والحيوان، أو المواليد الأربعة بزيادة الإنسان بناءاً
على أخذ الحيوان بشرط لا ، كما أنّ النامي أخذ في هذا التقسيم بشرط لا ، فلو أخذ لا بشرط فهو جنس يتّحد بكلّ من النبات والحيوان والإنسان، فهنا مطالب ثلاث:

(الأول): إنّ المركّب على قسمين: مركّب تام؛ وهو ما يصان تركيبه مدّة اعتدّ بها كالمواليد المذكورة، ومركّب غير تام؛ وهو ما لا يصان تركيبه مدّة اعتدّ بها، وإليه أشار بقوله:

((حيوان إنس معدن ونامــــي مركّب تمّ وغـــير تـــــــمّ)) إلى قوله:((عني)) ٠

(الثاني): في كيفيّة ولادة المواليد الأربعة من العناصر الأربعة والعلّمة في ذلك أنّه إذا تفاعلت تلك الأُمّهات أي العناصر الأربعية بمعنى فاعليّة كلّ منها في الآخر حصلت المواليد الأربعة، وفي كيفيّه التفاعل قولان:

((الأول)): قيل بأنّ الفاعل أصل الكيفيّة وهي تفعل في المادّة بكسر صرافة كيفيّتها أي سؤرتها ، فالمادّة منفعلة في الكيفيّة ، والمصنّف الحتار هذا المذهب ولذا قال: ((بكيفها تفعل)) إلخ ، مثلاً يفحـــل حرارة الما الحار في مادّة الما البارد فتكسر البرودة التي هي كيفيّــة البارد وتحصل كيفيّة متشابهة متوسّطة بين الحرارة والبرودة هي المزاج ، وفيه نظر لأنّ معنى التفاعل أنّه إذا إجتمعا كلّ الحارّ والبارد أو الرطب

واليابس مثلاً وفعل كلّ منهما في الآخر لم يحلُ إمّا أن يتقدّم فع المحد هما على إنفعاله أو يقترنا ويلزم من الأول صيرورة المغلوب غالب وهو محال، ومن الثاني كون الشي الواحد غالباً ومغلوباً دفعة واحدة وهو محال، إذ معنى الغلبة: حفظ الشي ميرانية نفسه وزيادة عليها ومعنى المغلوبية عدم حفظ الشي ميرانية نفسه، ومعنى تشابه الكيفية السزاجية أنّ الحاصل منها في كلّ جز من أجزا الممتزج يماثل الحاصل في الجز الآخر حتى انّ الجز الناري كالجز المائي بنا على بقال مور العناصر في الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة واليبوسة واليبوسة والمور العناصر في الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة واليبوسة واليبوسة واليبوسة واليبوسة والمور العناصر في الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة واليبوسة واليبوسة واليبوسة واليبوسة واليبوسة والرسودة والرطوبة واليبوسة واليبو

#### قال في الحاشية:

أي الصغير المشوب وكذا الجز المائي وغيره إذ لابد في حصول المزاج من تصغير مسسن المزاج من تصغير مسسن أحدهما في الآخر لئلا يبقى أجزا الممتزج فجا ، إنتهى •

#### قال العلامة الآملي (رحمه الله):

فان كلّ جزّ من أجزائه ممتاز إمّا بحقيقته أو بهويّته عن الآخر الكيفيّة القائمة بالآخر إلا أنّ تلك الكيفيّات القائمة بتلك الأجزاء متساوية بالنوع وهو معنى تشابهها ، والمزاج هو هذه الكيفيّة المتشابهة ، وقبل ذلك الإجتماع المؤدّي إلى الكيفيّسة المذكورة يسمّى إمتزاجاً وإختلاطاً لا مزاجاً والحاصل في معنى تشابسه الكيفيّة في جميع الأجزاء هو أن يكون الحاصل من تلك الكيفيّة في كسلّ جزء من أجزاء المركّب مماثلاً للحاصل في جزء آخر أي يساويه في الحقيقة النوعيّة من غير تفاوت إلا بالمحل ، إنتهى النوعيّة من غير تفاوت إلا بالمحل ، إنتهى

ومعنى توسطها أن يكون بالقياس إلى الحرارة الصرفة بـــرود ة وبالقياس إلى البرودة الصرفة حرارة وكذا في الآخريين، والقــول أن الصورة فاعلة والكيفية آلة والمادة منفعلة هو مذهب الفلاسفة، وقد ينتقض بالما الحار إذا مزج بالبارد واعتدلا فان الفعل والإنفعال بين الحار والبارد هناك موجود مع أنه لا صورة تقتضي الحرارة في الما البــارد، وجوابه على ما في شرح المقاصد هو أن الصورة المسخنة هاهنا هـــي الصورة المائية بتوسط الحرارة العارضة، فان من قواعد هم أن صــورة كل عنصر يفعل في مادة بالذات وفي غيرها بتوسط الكيفية سوا كانــت كل عنصر يفعل في مادة بالذات وفي غيرها بتوسط الكيفية سوا كانــت ذاتية أو عرضية، وسيجي توضيحه عن قريب المنات والميدة المسجي توضيحه عن قريب المنات والمنات والمينية المسجى المنات والمينية المنات والمينية المنات والمينية المنات والمينية المنات والمينية المنات والمين قريب المنات والمينية المنات والمينية المنات والمينية والمينية المنات والمينية والمينية المنات والمينية المنات والمينية المنات والمينية المنات والمينية المنات والمينية المينية المنات والمينية المينية المنات والمينية المينية المينية

وفي هذا التفاعل على الحالين في بقاء الصورة وزوالهــــا أو إنكسارها كانكسار كيفيتها أقوال ثلاثة:

القول ببقاء الصورة: وهو قول جمهور الحكماء، وهو ما صرّح بـــه الشيخ من بقاء الممتزجات بأعيانها ·

والقول بزوالها : أي عدم إنحفظاها مطلقاً ، وهذا هو السدي نسبه الشيخ إلى قوم من يقرب عصره وقال في آخر طبيعيّات الشفساء : ولكن قوما إخترعوا في قرب زماننا هذا مذهباً غريباً قالوا : إنّ البسائط إذا إمتزجت وإنفعل بعضها من بعض أدّى ذلك إلى أن تخلع صورها فلا يكون لواحد منها صورته الخاصّة ، ولبست حينئذ صورة واحسدة فتصير هيولى واحدة وصورة واحدة ، ثم شرع في ردّه بأنّ هذا كسون وفساد لا حصول مركّب ومزاج لأنّ المزاج إنّما يكون عند بقاء الممتزجات بأعيانها .

والقول الثالث: مذهب المحققين، وهو بقاء الصور النوعيّة لكنن منكسرة الصورة تنفس الكيفيّات، وهذا هو الحق، وعليه المصنّف، ويندلّ عليه وجهان:

(الأول): إنّه كما أنّ بقا الكيفيّات في المركّبات دليل علـــــى بقا صور العناصر لتي فأعلة لذلك الكيفيّات وإلا يلزم بقا المعلــــول مع زوال علّته، كذلك إنكسارها دليل على إنكسار الصور الفاعليّة لهـا وإلا يلزم تخلّف العلّة عن المعلول أي يلزم بقا صور العناصر عــــلى صرافتها مع إنكسار كيفيّاتها مع أنّ كيفيّاتها آثار صورها .

(الثاني): إنّ بقا الصور على صرافتها مع وجود ها بوجـــود واحد منكسرة نسبتها إلى الصور المنفردة نسبة النقص إلى التمام لغــو لحصول الغرض من وجود ها من تلك الصورة الواحدة ولا معطّل فـــي الوجود، هذا ٠

فنتيجة القول الثالث: إنّ هذه الصورة أي صورة أحد المواليد مرتبة نازلة من صور الأوائل أي الأسّهات منزلة الناقص من الكامل والناقص هو الكامل بنحو أضعف والكامل هو الناقص بنحو أقوى وأتم، وقد مسسرّ أنّ التفاوت بالنقص والكمال ليس تفاوتاً نوعيّاً، وإلى الأمر الثاني مسن أوله إلى آخر أشار بقوله: ((فتلكموا الأربعة)) إلى قوله: ((كالكيفيّة)) •

لكن بنحو الصرافة ونعت الكثرة ، وإليه أشار بقوله :

((فهذه الصورة من أوائــــل
نازلة كناقص من كامـــل)) إنتهى

وإلى هذا التوفيق أشار في الشرح بقوله:

فان قلت: الصور باقية صدقت، ولكن بنحو الوحدة والتوسّــط، ولمن قلت: إنّها غير باقية صدقت أيضاً ، ولكن بنحو الكثرة والصرفـــة فكون هذه الصورة ناقصة باعتبار إنكسار الصرافة لا ينافي كونها كامـــلة من جهة وحدتها الجمعيّة ، إنتهى ٠



## غررفي كائنات الجو

```
((رطب من الأجسام حين سخّـنا
    بخــر واليابس منه دخّــــــ
               ((للزمهريران بخار لقيــــــا
فماطر السحاب إن لم يقويـــا))
               ((برد وإلا فيكرون بردا
إن كان بعد الإجتماع إنجمــدا))
               (( وقبله ثلج وإن ليس صعــــد
للزمهرير مسع كثرة فقسسد))
               ((يعقد فهو ماطر السح___اب
ودون عقد سمّ بالضباب))
                ((مع قلّة أن ليس برد إنجمــد
طلّ وإلا فهو صقيع يعد)
                ((بشدّة البرد الهواء قد يعقد
بلا بخار منه هذي يوجــــد)
```

```
((في المزن ان يحبس دخاق حصلا
رعد بمنزق ريثما تغلقنللا))
             ((وقد يرى تمزّق عنيـــــف
يشتمل الغليظ واللطيـــف))
              ((لما على دهنيّة قد إشــــتمل
فبرق أو صاعقة منه حصل)
             ((بنيّر إذا إستضاء رشتيّـــــة
صغيرة لم تتصل دوريسة))
             (( يحدث قوس قزح وهالــــــة
لمطر كان لها دلالـــــة))
            (( في القوس خلفها سحاب مظــلم
أو جبل كانا كسجـــف لازم))
             ((وأيضا الشمس إلى الأفق دنيت
لأنّها تنحلّ حين إرتفعــــت))
             ((واختلاف لونه لخلط ضــــو
مع لون أصناف الغمام قد رأوا))
              ((فیحدث الکرائی وأرجوانـــــی
واحمر إذ بدونها صرفـــان))
             ((والرمح من أدخنة مصرودة
أو بمجاور السماء مــــردود))
             ((من محب إذا تحرّك صحـــب
تصوباً بالحرّ ريحاً ينقــــلب))
                    (\Upsilon \Psi \Psi)
```

#### ((ومن تخلخل الهوائ بالتدرّجـا فالكلّ فيه محدث تموّجـــا))

#### يعني:

انّ الأجسام المرطوبة حين سخّنت تصير بخاراً والأجسام اليابسة المحرورة تصير دخاناً ، إن لقى البخار الطبقة الزمهريريّة فتصير سحاباً ماطراً إن لم يقو برده ، وإلا أي وإن كان البرد قويّاً فتصير الأجسام المرطوبة برداً (تكرك) إن كان بعد الإجتماع إنجمدا ، وإن وصل البرد إلى الأجسام المرطوبة قبل إجتماع أجزائها فتصير ثلجاً وإن ليس صعد البخار إلى الطبقة الزمهريريّة مع كثرته فقد ، يعقد أي يتصل بعض أجزاء البخار ببعض فهو سحاب ماطر ودون عقد سسمّ بالضباب (ابر رقيق) ، مع قلّة أجزاء البخار ومع عدم الإنجماد طلل (شبنم) وإلا أي إنجمد وكان قليلاً فهو صقيع (برف) يعد ، بشدّة البرد قد يعقد الهواء من دون أن يتصاعد لحاز فيتكاثف وهذي أي هدده

المذكورات توجد ، في المزن أن يحبس دخان حصل من مزقد المسنزن رعد ريثما تخلق الي خرج بعنف وشدَّه، وقد يقع المزق بعنــــف فيشتعل من هذا العنف الهوا للطيف المختلط بالدخان الغليــظ فتبدو شعلة نار، تحصل من الأجزاء الدهنيّة الموجودة في الأدخنـــة برق أو صاعقة ، بنير إذا إستضاء أجزاء رشيّة صغيرة مستديرة لم تتصل د وريّة ، يحدث قوس قزح وهالة (دائره دور ماه) لمطركان لها (أي لهالة) د لالة ، في ظهور القوس ( يعني : قوس قزح ) يشترط أن يكون خلــــف السحاب الشفّاف سحاب كثيف أو جبل كانا كسجف (جيوه پشت آئينه) لازم، وأيضاً يشترط أن تكون الشمس قريبة من الأفق لأنها (أي الأجـزاء الرشيّة) تنحلّ حين إرتفاع الشمس بحرارتها ، واختلاف لونه تكون من إختلاف ألوان السحب والجبال مع خلط ضوئه، فيحدث لون كراثسي وأرغ ــوان وإحمر إذ مبدأ الألوان صرفان (اللون الأبيض واللون الأسود) ومنشأ الرمح تكون أدخنة مصرودة أو أدخنة عن مجاورة السماء مــــرد ودةً مع سحب يعني: قد يحدث الرياح من حركة شديدة للسحاب وقـــد يحدث من حرارة الهوا وتأثيرها في الأدخنة فتصير هذه الأدخنسة بواسطة حرّ الهوا وريحاً ويحدث الرياح من تخلخل الهوا بالندر أي بالندرة فالكل أي كل ما ذكر من السحاب والدخان والهوا ً فيه محدث تموّجاً وفي أثر التموّج يحصل الريح ٠ أشار في هذه الغرر إلى كائنات الجوّ (الجوّ كما في الصحاح : هو ما بين السما والأرض) ، والمراد بكائناته ما يحدث من العناصر بين السما والأرض بلا مزاج ، فهي المركّبات الغير التامّة وإجمال ما فصّله في المتن على ما في شرح الهداية لصدر المتألّهين (قدّس سرّه) أنّه إذا وقعت القوى الفلكيّة وخصوصاً الشمس باذن الله تعالى في العناصر فحرّكها وخلطها حصل من إختلاطها موجود ات شتّى :

(أولها): البخار والدخان، فاذا هيّج الفلك باسخانه الحرارة وبخّر من الأجسام المائيّة ودخّن من الأجسام الأرضيّة حصل بتوسّطهما ما يحدث في الجوّ والأرض من الغيم والمطر والثلج والبرد والضباب والطلّ والصقيع والرعد والبرق والرياح وقوس قزح والهالات والشهبب والزلزلة وإنفجار العيون، إنتهى .

ولعله أراد من الأرض مركزها ، فلذا ذكر الزلزلة في ضمين الحوادث الأخر، إذا عرفت ذلك فنقول :

إنّ بنا كثير من التكوّنات على التسخين والتدخين بل بنا كثير من أصناف الحياة على الروح البخاري وهو متعلّق النفس كما يأتي وإلى ذلك أشار بقوله في المتن والشرح: ((رطب من الأجسام حين سخّنا)) بانفعال أجزا شيّه مائية مختلطة بأجزا هوائيّة غير متباينة في الوضع بخّر واليابس منها دخّنا بانفصال أجزا ناريّة مختلطة بأجزا أرضيّة غير متميّزة بالوضع وأسباب حدوث هذه الحوادث كالآتي:

ا\_ إذ بخّرت الأشعة خصوصاً أشعّة الشمس الأجزاء المائيّة وأوصلها إلى الزمهرير فتكاثفت هناك فتحدث من هذه الأبخـــرة

المتصاعدة إليها تسلانة أقسام من كائنات الجوّ السحاب الماطر إن لم يقو البرد وانّ قوي البرد فان حصل بعد إجتماع الأجزا المائيّة مسسن البخار إنجماد فيكون برداً وإن إنجمدت الأجزا قبل الإجتماع فيكسون ثلجاً وإن لم يتصاعد الأجزا إلى الزمهرير لقلّة حرارتها الموجبة للصعود فامّا أن تكون كثيرة أو قليلة فان كان مع كثرة فتحدث قسمان:

ماطراً كما هو حكى الشيخ أنَّه شاهد البخار قد صعد من أسافل بعض وكان الشخ فوق تلك العمامة في الشمس وكان من تحته من أهــــل القرية التي كانت هناك يمطرون وإن لم يكن بعقد وتكاثف يحصل الضباب وهو السحاب الرقيق ولأجل للطافة يرتفع سريعاً بأدنى حرارة وإن كان قليلة فهو قسمان إن لم ينجمد ببرد الليل فهو طلّ (شب نم)، وإن إنجمد فهو صقيع (بالتركية: قرو) ، والصقيع بكسر الصاد نسيبة إلى الطلُّ كنسبة الثلج إلى المطر، وهذه المذكورات السبع يوجد فسى الأكثر بهذه الأسياب وفي النادر من شدّة البرد قد يتكاثف الهـــوا من دون بخار متصاعد إليه فتحدث هذه المذكورات من السحـــــب والأمطار وهذا نوع إنقلاب وقد حكي في مبحث الإنقلابات والهوا عسا أنه يلمس ولا يرى فحينئذ يرى بالتكاثف الشديد .

وحاصل كلامه المتن: من قوله: ((للزمهرير)) إلى قوله: ((بشدة البرد الهوا قد يعقد)) أنّ هنا ستّة أشياء ينزل علينا من جهة العلسوّ المطر والثلج والبرد والضباب والطلّ والصقيع وذكرها في سبعة شقوق

فانّ البخار إذا وصل إلى الزمهرير ففيه ثلاث شقوق، وإذا لم يصل ففي كثرته شقّان ، وفي قلّته أيضاً شقّان كما في الحاشية ·

٢\_ وأمّا أسباب الرعد والبرق والصاعقة فانّه إذا إرتفعت الأبخرة وأدخنته كثيرة مختلطة وانعقد السحاب واحتبس الدخان في ما بيـــن السحاب حصل الرعد (وهو الصوت الهائل المعروف) بخرق السحـــاب من الدخان ومزقه له في صعود ذلك الدخان إلى العلو لبقا عرارته المقتضية للتصعيد لشدة لطافته ويبسه أو في هبوطه إلى السفل لزوالمها وشدّة تكاثفيية وثقلبه بالبرد الشديد ، وقد يقع تمزّق عنيف فيبيي صعوده وهبوطه مقروناً بالاشتعال لاشتماله على أجزاء دهنية لأنه شئ لطيف وفيه مائيّة وأرضيّة عمل فيها الحرارة والحركة عملاً قرّب مزاجه من الدهنيّة فصار يشتعل بأدنى سبب، فكيف لا يشتعل بالتسخين القـوى الحاصل من الحركة الشديدة ، فان كانت الأجزا الدهنيّة لطيفة حصل البرق وينطفى بسرعة وإن كانت غليظة فحصلت صاعقة فلا ينتفى بسرعة بل يصل إلى الأرض والبرق يرى قبل الرعد مع إتحاد سببهما لأنّ الصوت لابد له من حركة الهوا و فتحتاج إلى زمان يصل فيه الصوت إلى العماخ بخلاف الرؤية ، وإلى هذه الحوادث وأسبابها أشار بقوله: (( وقد يرى)) إلى قوله: ((أو صاعقة منه حصل)) ٠

٣ ـ وأمّا قوس قزح والهالة فسببهما :

أمّا الأول: إنّه إذا إجتمع أجزا وشيّه صغيرة على هيئه المراه المراه وإستضائت من النيّر الأعظم وهو الشمس يحدث قوس قهو المعروف (قزح: إسم ملك موكّل بالسحاب أو إسم شيطان ومنه الحديث المعروف

: (( لا تقولوا : قوس قزح فانّه من أسماء الشيطان، وقولوا : قـوس الرحمان)) ٠

وأمّا الثاني: وهي الأجزاء المستضيئة بنور القمر وهالة الشمسس نادرة جدّاً لأنّ الشمس تحلل السحب الرقيقة وهي دالّة على نسزول المطر وذلك لدلالتها على رطوبة الهواء ثم انّ تحقق قوس قسسزح مشروط بأمور متعددة ذكر المصنّف الجملة شرطين:

- ان تكون خلف الأجزاء الرشية سحاب مظلم أو جبـــــل
   كسجف لازم أي ستر لازم ليصير الأجزاء كالمرآة فان الشقاف من المرائي
   لو لم يكن وراء كثيف لم ير فيه شيء ٠
- ٢) : ومن جملة الشروط أن يكون الشمس قريبة من الأُفق وذلك لأن الأجزاء الرشية تنحل وتضمحل عند إرتفاع الشمس، ومن جملة الشروط كون الأجزاء صغيرة لتقبل اللون ولا تقبل الشكل وأن تكرير الأجزاء الرشية ثقيلة ليرتسم فيها ما يحاذيها وأن تكون متقاربة لتصلل الإرتسامات في الحسّ وغير ذلك من الشرائط المذكورة في الكترب المفصّلة ٠

وأمّا وجه إختلاف ألوانه فهو خلط الضو الذي هو كالبيان مع لون أصناف الغمام فانّه من ضروب الإختلاطات يحصل الألسوان المختلفات فيحدث اللون الكراثي واللون الأرجواني (معرّب: أرغوان)، واللون الأحمر الناصع ومنشأ هذه الألوان والأوساط الأُخر لونان صرفان وهما: السواد والبياض كما في الإستحالة (أي الحركة الكيفيّة)، فالألوان المتوسّطة تحدث من إختلافهما فهاهنا ما قوى فيه الإشراق يرى أحمراً

ناصعاً ، وما ضعف فيه وغلب عليه الظلام والسواد يرى فيه حمرة تقـــرب إلى السواد وهو الأرجواني ، وما توسّط بينهما يرى كراثيّاً ·

قال في الحاشية:

قولنا فيما يحصل بالإستحالة أي في الأكوان المتوسّطة الحاصلة بالأمزجة التي في المركّبات إذ فيها يتحرّك الموضوع من البياض إلى الصفرة مثلاً، ومنها إلى الخضرة ومن مراتبها الكراثيّة ومنها إلى الحمرة ومن مراتبها الأرجوانيّة وأمّا هنا فالإستحالة، إنتهى ·

وإلى هذه المطالب أشار بقوله : (( بنيّر إذا إستضاء)) إلى قوله : (( صرفان)) • ( صرفان))

۴ــ وأمّا حدوث الرياح وأسبابها قالوا في سببها وجوها أشار
 إليها المصنّف في المتن:

(الأول): تحدث بسبب أدخنة مصرودة أي متبرّدة التمسي وصلتها البرد بسبب التصاعد إلى الطبقة الزمهريريّة فتنقل وتنزل فتموّج الهواء يكون موجد الريح وإليه أشار بقوله: ((والريح من أدخنة مصرودة))

(الثاني): إنها تحدث بسبب أدخنة متجاوزة عن الطبق الزمهريريّة إلى ما فوقها إذا لم ينكسر حرّها ببرد السنزمهرير فتصعد عنها لخفّتها فيردّها الهوا المجاور للفلك بسبب حركته الدوريّسة الحادثة فيه بمشايعته للفلك ومتابعته إيّاه فتحامل في ردّها على الهوا الذي تحتها بقوّة فيتموّج الهوا المنضغط به فتحدث الريح .

(الثالث): إنّها تحدث بسبب الحركة الشديدة العارضة على السحب من ناحية ثقلها الحاصل من كثرة البرد الحاصل من مجهورة الطبقة الزمهريريّة فتند فع إلى السفل فيحصل فيها الحرارة من ناحيه حركتها الشديدة إذ الحركة محدثة للحرارة فتحلل الأجزاء المائيّة التي في أثنائها هواءاً متموّجاً فيحدث الربح .

والغرق بين هذه الثلاثة أنّ المادّة في السببين الأولين كانست دخانيّة وفي السبب الأخير كانت بخاريّة ، وإلى هذين الوجهينأشار أو بمجاور السماء مردودة مع سحب إذا تحرّك السحب تصوّباً بالحرّ ريحاً ينقلب التصوّب (التنزّل) .

(الرابع): إنها تحدث من جهة تخلخل الهوا بالحر أو تكاثفه بالبرد وإند فاعه من جهة إلى جهة ٠

توضيحه: أمّا التخلخل يكون بسبب الحرّ فيزيد مقداره بـدون إنضمام جسم آخر إليه وإند فاعه من جهة إلى جهة أُخرى فيدافع الهـواء ما يجاوره وذلك المجاور أيضاً يدافع مجاوره فيموّج الهواء وتضعف تلك المدافعة شيئاً فشيئاً إلى غاية ما فتقف٠

وأمّا التكاثف يكون بسبب البرد لأنّه إذا صغر حجمه يتحسسرّك الهواء المجاور له إلى جهته ضرورة إمتناع الخلأ ·

قال العلامة الآملي (رحمه الله) بعد بيان الأسباب المذكورة: ومن الرياح ما يكون سموماً أي حارة جداً أو متكيّفة بكيفيّة سمّية ومنها ما يرى فيها حمرة شعل النيران لإحتراقها في نفسها بالأشعـــة أو لمرورها بالأرض الحارّة جدّاً لغلبة أجزا ناريّة عليها ، وقد تحد ث رياح مختلفة الجهة دفعة فتدافع تلك الرياح الأجزا الأرضيّة فيضغط تلك الأجزا بينها مرتفعة كأنّها تلتوي على نفسها فيحصل السدوران بالزايعة والأعصار وبالفارسيّة: (گرد باد) ، وإلى السبب الرابع أشار المصنّف بقوله:

إنتهى ٠

قال المصنّف في الحاشية:

والرياح الحاصلة منه (أي التخلخل) لا تكون عاصفة وحد سبيّ انّ النسيم السحري سببه هذا فانّ الأرض كرويّة فكلّما أقبل الشمس من جهة المشرق سخن الهواء الذي في قدّامها بالتدريج فيتحقق تخلخل لطيف فيحصل نسيم لطيف، إنتهى ٠



## غُرر في تكون الزلزلة

((زلــزلة الأرض لحبس الأبخرة والعين من تكثيفها منفجــرة)) ((والبئر والقناة من هذا النمـط واشتدتا ممـا من السماء هبط))

يعني: ان سبب زلزلة الأرض الأبخرة المحبوسة في جوف الأرض الطالعة للخروج فزلزلة الأرض والعين من تكثيف الأبخرة المنفجرة ، والبئر والقناة من هذا النمط أي من هذا الطريق لأن أصلها الأبخرة المتبردة ولكن تضعف قوّتهما عن شقّ الأرض فاذا أزيلت الأرض مسن وجهها ظهرت مياها جارية واشتدّت مياههما من ما تهبط من السما فيكون سببا في زياد تهما .

أشار في هذه الغرر إلى سبب الزلزلة وإنفجار العيون وأشباهها من الآبار والقنوات ·

أقول: السبب الغالب لحدوث الزلزلة في الأغلب حبـــــس الأبخرة، وبيانه: إنّه إذا غلظ البخار بحيث لا ينفذ في مجاري الأرض لغلظته أو تكون الأرض مستصحقة أي مستحكمة الجرم كأراضي الجبـــال إجتمع البخار طالباً للخروج، ولم يمكنه النفوذ في مجاري الأرض فزلزلــة الأرض ، وإليه أشار بقوله : (( زلزله الأرض لحبس الأبخرة)) .

وأمّا الأسباب الغير الغالبة لها أمور، منها ما ذكرها المصنّف في الشرح وهو أن تكون الزلزلة من جهة تساقط عوالي وهدات فلل باطن الأرض، والعراد بالوهدة الحفر الوسيعة التي توجد في باطلت الأرض مستورة غير مكشوفة من جهة أصلاً فتكون العوالي المتساقط كثيرة فيموّج بسقوطها الهوا المحتقن في تلك الوحدات المذكرة وتحصل الزلزلة بصدمته وهذا نادر، وقد يكون سببها إحتباس الأدخنة وإحتباس الرياح فيكون إحتباسهما كاحتباس البخار فلتطالبان الخروج فتحدث من حركتهما الخروجيّة من مجاري الأرض الزلزلة إمّا لغلظتهما أو لتكاثف الأرض كالجبال أو لهما معاً، وقد يكون سلبها سقوط قلل الجبال على الأرض لبعض الأسباب وهذا أندر، والقول بحد وث الزلزلة لمها عنه دورة الزلزلة المها من جنود من ومدا المختار لكونها من جنود منه وملا على علم جنود ربّك إلا هونه المختار لكونها من جنود منه وملا على جنود ربّك إلا هونه المختار لكونها من جنود منه وملا على جنود ربّك إلا هونه و

ثم ان العيون المنفجرة أيضاً تحدث من تكثيف الأرض وتبريد ها أبخرتها بحيث تنقلب مياهاً مختلطة بأجزا وبخارية لأنها إذا كشرت بحيث لا تسعها الأرض أوجبت إنشقاق الأرض وإنفجار العيون والبئر والقناة أي ماؤهما أصلهما من الأبخرة المتبردة ولكن ناقصة القوة عن شق الأرض فاذا أزيلت الأرض عن وجهها ظهرت مياهها جاريسوليه أشار بقوله: ((والعين من تكثيفها منفجرة)) ((والبئر والقناة مسن هذا النمط)) ، ويعين مياههما في إشتداده وتكثيره مياه السماء مسن المطر أو الثلج أو البرد ، وإليه أشار بقوله: ((واشتدتا مما من السماء

هبط)) ٠

قال في الشرح:

تعريض بصاحب المعتبر أبي البركات البغدادي حيث قال: إنّ السبب في العيون والقنوات والآبار هو ما يسيل من الثلوج والأمطار إلى آخره فأشرنا به إلى أنّا لا نضايق في كونها موجبة للشدّة، وأمال كونها موجبة لأصلها فلا، إنتهى ٠



### غُرَر في تكون المعادِن

(( ذا إن تكثّرت وإلا حصلت معادن مما في الأرض إحتبست)) ((مع إختلاط خلطها بالأدخنة كمَّأُ وكيفأُ أزمنــــأً وأمكــــــ ((فحیث ما یغلب بخارات علی (( من عكسه كالملح والزاجـــات ومع تســـاو متطرّقـــات)) (( ومتطرّق لديهم حبـــــلا من خلط كبريت وزيبق بــدا)) ((لم تناف تلك قولاً بالملـــك ذا وهم من بناي نادينا ســك)) (( فحضرت النبيّ تخدم القضاء كما الطبيب خادم القـــوى)) يعني : ذا أي الذي ذكرناه من تكون الزلزلة وغيرها من الأبخرة ( ۲۶۲ )

#### ((فليس إلا الله نصب العين

له وغير حزبه في البيــــن)) ((كلّ المبادي فارقت أو قارنـت

المحتبسة في الأرض إن تكثّرت الأبخرة وإلا أي وإن لم تتكثّر تحصل من الأبخرة التي إحتبست في الأرض معادن، مع إختلاف خلط الأبخرة بالأدخنة كمّا وكيفا أزمانا ومكانا تحصل الصور المختلفة المعدنية ، فحيثما غلبت البخارات على الأدخنة تحصل أجسام شفّافة صيقليّة كاليشم، من عكسه يعني: إن غلبت الأدخنة على البخارات تحصل الملــــح والزاج ومع تساوى الأدخنة والأبخرة في الإختلاط تحصل متطرّقـــات ( فلزَّات) ، ومتطرَّق ( فلزَّ) لديهم أي الحكما عسمى جسد أ وهو من خلط الكبريت والزيبق كان حاصلاً، ولم تناف ذكر الأسباب الموجبة لحصول المعدنيّات القول بوجود الملك ذا أي توهّم المنافات وهم من ميلـــك في بعد من مجلسنا ، فحضره النبيّ (صلّى الله عليه وآله وسلّم) تخدم القضاء بمعنى: أنه (ص) يعتقد بكون كافّة المكوّنات معلولاً لذاته تقدّس وتعالى كما أنَّ الطبـــيب كان خادم القوى يعني : كما أنَّ الطبيــــب البدني والحكيم الطبيعي يسند جميع الأفعال والإنفعالات إلى المادة والقوى الطبيعيَّة لأنه لا يرى إلا الظاهر والطبيعة ، فليس للنبيُّ ( صلَّى الله عليه وآله وسلم) إلا الله نصب العين وغير حزبه ( جنود ٥) في البين (( مسا رأيت شيئاً إلا وقد رأيت الله قبله وبعده ومعه)) ، كلّ المبادي أي \_ العقول والنفوس مفارقة كانت أو مقارنة به أي بالله تعالى تدلّــــتأي تعلّقت عنده تبدّلت أي عند النبيّ (ص) جهاته الظلمانيّة بالنورانيّة ٠

أشار في هذه الغرر إلى تكوّن المعادن: المعدن أحد المواليد الثلاث، وهو المركب التام الذي لم يتحقق كونه ذا نشو ونما ولــــم يتحقق له حياة وإدراك، كما أنّ ما تحقق كونه ذا نشو ونما ولم يتحقق له حياة وإدراك فهو النبات، وإن تحقق كونه مضافاً إلى ما ذكر فـــــى النبات ذا حسّ وإدراك فهو الحيوان، والمعادن تحصل من الأبخسرة المحتبسة تحت الأرض من غير تكثّر لأنّ الكثير منها سبب وقوع الزلزلة كما سمعت، وغير الكثير منها مع إختلاطها بالأدخنة بضروب إختـــلاف خلطها بهما كمّا أو كيفاً زماناً أو مكاناً يكون سبب حصول المعد نـــــى والمراد بالإختلاف في الكمّ بأن تكون الأبخرة زائداً في المبدأ علــــي الأدخنة وبالعكس، وفي الكيف بأن يكون أثر أحد هما أقوى من الآخر أو بأن يكون بعضها حارّاً وبعضها بارداً وبحسب إختلاف الأمكنة بحسب طبقات الأرض وإختلاف أصنافها وبحسب إختلاف الأزمنة من تكونهها في فصول السنة على حسب إختلافها ، فانهصبغت الأرض بحبسهـــا وإنقلبت إلى المعادن وإليه أشار بقوله: ((ذا إن تكثّرت)) (أي ما ذكرنا من تكون الزلزلة بغيرها من الأبخرة المحتبسة في الأرض) وإلا ( وإن لـم تتكثّر) معادن مما في الأرض إحتبست، فلو فيغلبة البخارات على الأدخنة تحصل مثل يشم وغيرها من الجواهر المشفّة الغير المتطرّقة ، والمساد بالمشفّت ما ينفذ البصر فيه كالبلور ونحوه، ومن غلبة الأدخنة علـــــى البخارات تحصل الملح والزاجات والكبريت والنوشادر ونحوها ، ومسن إختلاطهما بالتساوي تحصل الأجسام المتطرّقة على قول وهي سبعة : ١\_ الذهب ٢\_ الفضّة ٣\_ النحاس ۴\_ الخارصيني ۵\_ الحديد ع\_ السرب ٧\_ القلع ·

وسمّيت هذه الأجسام السبعة بالمتطرّقة لأنّها قابلة لضـــرب المطرقة المسمّاة بالفارسية: (چكش) بحيث لا تنكسر ولا تتفرّق بل تلين وتند فع إلى عمقها وتنبسط ، والطرق: الضرب بالمطرقة ، والمشهور أنّ المتطرّق أي الأجسام المتطرّقة حصلت من إختلاط الكبريت والزيبق أي موادّهما ، وفي إصطلاحهم: يسمّى ما يغلب عليه الأجزاء الكثيفــــة الأرضيّتــه جسداً ، كما يسمّى ما يغلب عليه الأجزاء اللطيفة روحاً ·

قال في الحاشية:

والتوفيق بين هذا القول وبين القول المشهور أن هذا هو السبب البعيد والمشهور إنّما هو في السبب القريب وهو خلط الكبريت والزيبق على أنحا سبعة ، وإلى ما ذكرناه من الأول إلى الآخر أشار بقوله : ((ذا إن تكثّرت)) إلى قوله : (( من خلط كبريت وزيبق بدا )) .

((خ**اتمة في** دفع شبهة)) :

وهو أنه لمّا كانما ذكره في تكون كائنات الجوّ وغيرها من إسناد ها إلى القوى السماويّة والأرضيّة يوهم التنافي لما أتاه الشارعون (عليهم السلام) من حدوث هذه الحوادث وحصول هذه التكوّنات بتوسّط الملائكة الموكّلين لأمر السماء والأرض بأمره تعالى ٠

قال فيسبي دفع هذا التوهم:

إنّ تلك المذكورات من إسناد التكوّنات إلى القوى السماويّسة والأرضيّة لا ينافي القول بالملك وإنّما هذا الوهم يكون من الذين سلكوا

في بعد من نادينا (النادي المجلس) ، وفي غير وادينا ، ولا يخفى وجه التوفيق لأُولي الألباب والعالمين بعلم الأسباب أبئ الله أن يجري الأُمور إلا بأسبابها ، وحضرة النبيّ خادم القضا كملا ان الطبيب خادم القوى ، والقضا هو علم الله الذي لا يرد ولا يبدل ، فاذا كان كذلك فلا يكون نصب العين للنبيّ (صلّى الله عليه وآله) إلا الله (جلّ جلاله) وجنوده ، وهو مشاهدة الجهة النورانيّة في كلّ شي وفيي المبادي الفاعليّة ،

قال في الحاشية:

والمتألّمهون يشاهدون الجهة النورانيّة من كلّ شي ومن كــــلّ فاعل فهي من هذه الجهة جنود ربّك \* وما يعلم جنود ربّك إلا هو \* ، بل في مقام أشمخ يشاهدون وجه الله في كلّ شي .

أقول :

((تجلّی لي المحبوب من كلّ وجهة وصرة)) وشاهدته في كلّ معنى وصرورة))

ومن هذين المقامين جا عني كتاب الله في موضع : \*قل يتوقّ اكم ملك الموت الذي وكل بكم ، وفي موضع آخر : \*الله يتوقّى الأنفس حين موتها ، وفي موضع : \*علّمه شديد القوى ، وفي موضع : \*علّمك ما لــم تكن تعلم ، «واتّقوا الله يعلّمكم الله ، وفي مقام إسرافيل : \*هـــو المصوّر ، وفي مقام : \*هو الذي يصوّركم في الأرحام كيف يشا ؛ إنتهى ،

((فذلكة))

فكلّ المبادي المغارقة عن المادّة كالعقول والنفوس الناطق الاسفهبديّة أو المبادي المقارنة للمادّة كالنفوس المنطبعة والقصوى والطبايع حتى الأعراض التي هي مراتب نازلة من القوى الفعليّة كالحرّ والطبايع حتى الأعراض التي هي مبادي أفعال طبيعيّة حتى يقول حكما الفرس: والبرد ونحوهما مما هي مبادي أفعال طبيعيّة حتى يقول حكما الفرس: للكيفيّات الأربع: إنّها كدبانو عالم العناصر كما يقولون: العقاللفعّال كد خدا هذا العالم، ومعلوم من طريقة الإللهيين والمتألّهين أنّ الكلّ فعّال باذن الله ووسائط فيضه وروابط وجوده على ما ذكره في الحاشية متعلّقة بالله (جلّ جلاله) عند النبيّ (صلّى الله عليه وآله) ومتدلّية به بتبدلّ جهاتها الظلمانيّة إلى الجهات النصورانيّة: ﴿ وأشرقت الأرض بنور ربّها ﴾ •

وقال في الشرح:

قول الحكيم: لا مؤثّر في الوجود إلا الله إشارة إلى هذا المقام وإلى دفع هذا الوهم أشار بقوله:

((ولم تناف تلك قولا بالملك)) إلى قوله: ((به تدلّت عنده تبدّلت)) •



## الفريدة السادسة في أيخوال النفس غرر في أنها ماهي وهلهي وكم هي ؟

((كمال أول لجسم آليي نفس ترى بالدرك والأفعال))

((إمّا سماويّة أو أرضييّة نطقيّيّة) نما وحيوانيّة نطقييّة))

((قد قيل للسماء نفس تنطبع
وقيل نفس جرّت قيل جميع))

((إمكان لأشرف لذا يجلّيي
يعني: ثم لكلّ هي لا لكـيياني))

ان النفس عبارة من كمال أول لجسم آلي تتصرّف في وبالدرك والفعل يعلم وجودها (يعني: من جملة أدلّة وجروده وبالدرك الجسم وفعله الدال عليه) ، النفس إما سماويّة أو أرضيّة والنفوس الأرضيّة إما نامية أو حيوانيّة أو إنسانيّاة ، قد قيل: للسماء (٢٤٩)

نفس منطبعة حالّة في جسمها ، وقيل: لها نفس مجرّد أه ، وقي لل الها كلاهما جمع ، إمكان الأشرف أي قاعد أالإمكان يثبت النف النف المجرّد ألفلك ولكل واحد من الأفلاك نفس على حد ألا أن يكون للمجموع نفس واحد .

أشار في هذه الغرر إلى أربعة مطالب:

(الأول): في تعريف النفس؛ المراد مطلق النفس سماوي النفس سماوي كان أو أرضياً، وفي النفوس الأرضية نباتياً كان أو حيوانياً أو إنسانياً، وأنها ترى بآثاره، وهما المراد بقوله: ((ما هي وهل هي)) .

(الثاني): إنقسام النفس إلى السماويّة والأرضيّة، ثم تقسيمها إلى نباتيّة وحيوانيّة وإنسانيّة وهي المراد بقوله: ((كم هي)) •

(الثالث): في إختلاف الأقوال في النفس السماويّة هل هـــي نفس منطبعة أو نفس مجرّدة أو لها كلاهما ·

(الرابع): إنّ لكلّ فلك جزئيّة أو كليّة نفس على حدة لا أنّ للنفس لكلسيّ الفلك والكرات الجزئيّة بمنزلة آلاته، وتفصيل هذا الإجمال أمّا الأول: قد عرّفها الحكماء بأنّها كمال أول لجسم طبيعيّ آليّ ذي حيوة بالقوّة لأنّ الجسم إذا أخذ بمعنى المادّة كانت النفــــس المتضمّنة إليه الذي يحصل من إجتماعهما نبات أو حيوان أو إنســان صورة وإذا أخذ بمعنى الجنس كانت كمالاً لأنّ طبيعة الجنس ناقصــة قبل الفصل، وإلى ما ذكرنا أشار في الشرح بقوله: ((وإنّما كانت النفس كمالاً لأنّ الكمال ما به يخرج الشيء عن القوّة والنقص، فهي من حيـت

إنّها صورة يخرج بها المادّة عن القوّة إلى الفعل، ومن حيث إنّـهــا فصل حقيقي يخرج به الجنس المبهم الناقص عن النقص)) إنتهى ·

وإنّما عرّفوا النفس بالكمال دون الصورة لأنّ النفس الإنسانيّة غير حالّة في البدن، فليست صورة له وهي كمال له، والمراد بالكمال الأول ما يكمل به النوع في ذاته وهو الذي يتنوّع به الشيء كالفصول، وأمّلا الكمال الثاني ما يعرض للنوع بعد كماله من صفاته اللازمة والعارضك كالعلم وغيره من توابع الكمال الأول، فالنفس من القسم الأول، وهيي كمال لجسم طبيعي لا صناعي كالسرير وغيره، وليست كمالاً لكلّ طبيعي حتى البسائط، بل هي كمال لجسم طبيعيّ آلي يصدر عنه أفعاله بواسطة الآلات، ومعناه كونه ذا آلات يصدر عنه بتوسّطها، وبغلسير توسّطها ما يصدر عنه من أفاعيل الحياة التي هي التغذّي والنسسموّ والتوليد والإدراك والحركة الإراديّة والنطق.

#### قال المصنّف في الشرح:

والمراد بالآلة ما هي كالقوى لا ما هي كالأعضاء ، فيشمل النفس السماوية ، لأن لها أيضاً قوّة درّاكة خياليّة وحسّاسّة وقوّة محرّكة هي لطبيعة الخامسة إلا أن قواها في موضع واحد هو كلّ جسم الفلك لبساطــــــته فاند فع ما قاله المتأخّرون كصاحب الملخّص وغيره أنّه زعم المحققون أنّــه لا يمكن تعريف النفس بما يند رج فيه النفوس الثلاث أعني : النباتــيّة والحيوانيّة والفلكيّة ، لأنّه إن فسرّناها بما يصدر عنه فعل ما كان العقل والطبيعة نفساً ، وإن فسرّناها بما يفعل بالقصد والإرادة يخرج عنـــه والطبيعة نفساً ، وإن فسرّناها بما يصدر عنه الأفعال بالآلات يخرج عنه النفس النباتيّة ، وإن فسرّناها بما يصدر عنه الأفعال بالآلات يخرج عنه

النفس الفلكيّة، فالنفس لا تكون مقولة على النفوس إلا بالإشتراك اللفظي وأنت بما عرفت من معنى الآلي عرفت وجه الإندفاع، حيث انّ الكمال الأول للجسم الطبيعيّ الآلي بدون قولهم ذي الحياة تعريف جامسيع لجميع النفوس السماويّة والأرضيّة، إذ النفس السماويّة وإن لم تكن كمالاً أولاً لجسم طبيعيّ آلي بأن يكون جسم الفلك مركّباً من مثل قلب وكبد ودماغ وأعصاب وشرايين وأوردة ولكنّه آليّ بمعنى أنّ له آلات كالقسوى المدركة والمحرّكة كما قال في الحاشية،

إذا عرفت ذلك فلا حاجة إلى إختيار رأي من قال: إنّ النفس للفلك الكلّي فقط، والأفلاك الجزئيّة كالتداوير والخوارج بمنزلة الآلات (الأعضا) حذرا من عدم شمول التعريف لنفس الأفلاك من جهة عدم الآلات، بمعنى الأعضاء لها لما قلنا: إنّ المراد من الآلات ما هيو كالقوى وإلى المطلب الأول أشار بقوله: ((كمال أول لجسم آلي)) .

أقول: قوله: ((أول)) صغة لكمال ، وهو خبر مبتدأ يأتي وهـــو النفس في قوله: ((نفس ترى)) ، وآليّ يجوز أن يكون وصفاً للجسم فيكون مجروراً ، ويجوز أن يكون مرفوعاً لجعله وصفاً للكمال ·

قال صدر المتألّمين (قدّس سرّه) في شرح الهداية :

الأُولى رفعه ليكون صغة كمال ، لأنّ نسبة الآلة إلى الفاعل أضهــر من نسبتها إلى القابل ·

وقال في الشرح:

النفس إسم لهذه الإضافة إلى الجسم لا لحقيقة هذا الجوهـــر النفس إسم لهذه الإضافة إلى الجسم لا الحقيقة

المدبّر، ولهذا كان مبحث النفس من الطبيعيّات.

وأمَّا الدليل على وجود ها كما في الشرح:

هو الدرك في الإنسان والحيوان والغعل فيهما ، وفي النبات على سبيل التوزيع ، فانّا نرى آثاراً خاصّة في بعض الأجسام كالإدراك والحركة والتغذية والتنمية وتوليد المثل ، فامّا أن يكون المبدأ لها الآثار هو الهيولى أو الصورة الجسميّة أو الصورة الطبيعيّة (أي النوعيّة) فلا يصلح شيء منها للمبدئيّة .

أمًّا الأول: فلكونها قوّة صرفة وقابلة محضة ·

وأمّا الثاني: فيلزم من مبدئيّته اشتراك الأجسام كلّها في تلـــك الآثار لإشتراك الصورة الجسميّة في جميع الأجسام، وهذا خـــــلاف المحسوس المشاهد ·

وأمّا الثالث: فلعدم الدرك فذا في تلك الأجسام مباد غيـــر هذه الثلاثة وهي النفوس ·

قال في الحاشية:

إنتهى

هذا ما قلنا في العنوان: ((هل هي)) ، وإنّما قلنا على سبيل التوزيع إذ الدرك لا يجري في النفس النباتيّة ، فالمسلك فيهلا الأفعال المتقلديّة ، فانّ النفس النباتيّة تضرب أغصان الشجرة إلى العلوّ وعروقها إلى السفل وباطن الأرض يرقق جزءاً منها ويغلظ جزءاً ويبيّض ويسوّد ويحلّبي ويمرّ إلى غير ذلك من الأفعال المتقابلة والمتخالفة بخلاف الطبيعة ، فانّ فعلها على وتيرة واحدة ،

وإلى ما ذكر أشار بقوله: ((نفس ترى في الدرك والأفعال)) .

وأمّا الثاني: إنّ النفوس تنقسم إلى سماويّة وأرضيّة:

أمّا السماويّة: فانّهم أثبتوا للأفلاك نفوساً من جهة أنّ لهـــا شعوراً بحركاتها ، حيث أثبتوا أن حركاتها ليست طبيعيّة لكونــها وضعيّة ولا قسريّة لأنّها ليست لها حركات طبيعيّة والقسريّة لابدّ من أن تكون على خلاف الطبيعيّة ، فاذا لم تكن طبيعيّة لم تكن قسريّة فانحصر في أن تكون إراديّة فلها شعور بحركاتها وهو يدلّ على كونهـــا ذوات نفوس شاعرة ،

وأمّا الأرضيّة ، فهي على ثلاثة أقسام : نفس نامية نباتيّة ، ونفسس حيوانيّة حسّاسة ، ونفس إنسانيّة ناطقة قد سيّة .

وأمَّا الثالث: إنهم قـــد إختلفوا في النفس السماويَّة ·

قال أرسطو ومن تبعه على ما هو المنقول في كتب القوم:

إنّ للسماء نفس منطبعة أي سارية في جميع أجزائه كالــــروح البخاري من الإنسان والحيوان ولعلّ ذلك القول منهم على ما لاحظوا جهة إستهلاك نفوس الأفلاك وفنائهـــا عن ذواتها ، فكأنّـــها باعتبار تجرّدها وكليّتها ليست من موجودات هذا العالم بل من صقع العقول ، فلا غرو في القول بالتحاق النفوس الغلكيّة لشدّة تجرّدهــا بالعقول ،

وقال الشيخ الرئيس: إنّ للفلك نفس مجرّد أ كليّة ·

قال في الشرح:

وكأنه ألحق خيال الفلك بحسه وحسه بخياله للطافة نشميلة الحسية ولسريان خياله في جميع جسده ·

وتوضيحه على ما في حاشية الآملي (رحمه الله) :

اعلم أنّ الغلك والحيوان عندهم مشتركان في أنّ لكلّ واحسد منهما حواس متعددة من الظاهرة والباطنة إلا أنّ الغرق بينهما كسون الحيوان متخصصاً بكون محالّ حواسه متفرّقة متمايزة ، فالقوّة الباصرة منه في عضوو مخصوص وهو البصر ، والسامعة في عضو آخر وهسو الأُذن ، وهكذا ، ولكن حواسّ الغلك منتشرة في جميع أعضائه وجسسه وهو يبصر بكلّه ويسمع بكلّه لا أنّ عضوا منه محلّ لسمعه وعضواً آخر لبصره وذلك للطافة نشأته الحسيّة ، وهذا نظير ما قالوا في الأوليا والأنبيا وورائه كما يبصر ببصره ، وقيل : إنّ للغلك كلتا النفسين ، ونسب إلسبى الإمام الرازي ، واستدلّ المصنّف على كون الغلك ذا نفسين بقاعسدة إمكان الأشرفيّة ·

قال في الحاشية:

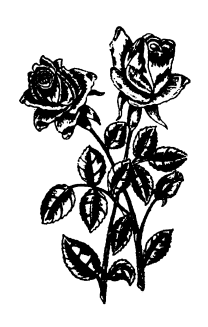
يعني أنّ الغلك الجامع للنفسين الكليّة والجزئيّة ممكن أشرف من الغلك المقتصر على أحد هما فيجب وجود ذلك عن الحكيم المتعـــال وظاهر ذينك القولين: (القول بالنفس المنطبعة فقط، والقول بالنفس الكليّة المجرّد ة فقط) نظير القول بالطفرة ومن قال بالنفس الكليّة فقـــط كأنّه قال: طفرة عن النفس الخياليّة والحسّاسة إلى مقام الطبيعة، ومن

قال بالنفس المنطبعة فقط كأنه قال: طفرة الطبيعة إلى مقام العقل الكلّي، ولا مناسبة بين المادّي والمجرّد، ولا رابط بين المنطبعلات والمجرّدات المحضة، ومن هذا يظهر ويتجلّى كون الفلك ذات نشأتين : التجرّد والإنطباع، بمعنى: إنّ لنفسه هويّة واحدة ذات مرتبتين لا أن يكون الفلك ذا نفسين كما يقول به الإمام إمّا بتصرّف في قلول الإمام أو يكون قولاً رابعاً، فانّ تشخّص البدن بالنفس والنفسان بملا هما نفسان هويّتان فهنا هويّة واحدة ذات مرتبتين، فبالمرتبة الدانية يدرك أوضاعه وحركاته ولوازمها بنحو الجزئيّة، وبالمرتبة العالية تعقل المعقولات والعقل المشبّه به على ما ذكره في الحاشية العالية تعقل المعقولات والعقل المشبّه به على ما ذكره في الحاشية العالية المعقولات والعقل المشبّه به على ما ذكره في الحاشية العالية المعتولات والعقل المشبّه به على ما ذكره في الحاشية العالية العالية المعتولات والعقل المشبّه به على ما ذكره في الحاشية العالية المعتولات والعقل المشبّه به على ما ذكره في الحاشية العالية المشبّه به على ما ذكره في الحاشية العالية المعتولات والعقل المشبّه به على ما ذكره في الحاشية العالية المعتولات والعقل المشبّه به على ما ذكره في الحاشية العالية المعتولات والعقل المشبّه به على ما ذكره في الحاشية المناسبة المنتورة المنتور

وإلى الأمر ألثالث أشار بقوله: ((قد قيل للسماء نفس)) إلى قوله: ((مكان الأشرف لذا يجلّى)) ، وقاعدة إمكان الأشرف قاعدة شريفي استغملها أرسطو والشيخ في أكثر مصنّفاته ، وأمعن النظر فيه الشييخ الإشيراق إمعاناً شديداً ، وحاصلها : إنّ الممكن الأخسّ نيزولاً إذا وجد يجب أن يكون الممكن الأشرف قد وجد قبله ، وإلا فامّا لا يوجد أصلاً أو يوجد مع الممكن الأخسّ أو يوجد بعده ، ولكنّ المستثى بجميع شقوقه محال فعدم وجود قبله محال ، وتفصيله موكول إلى محلّه ،

وأمّا الرابع: إنّ لكلّ فلك نفساً على حدة كما أنّ على المحنّف بأنّ الإشراقيين: لكلّ كرة وكوكب عقلاً ذا عناية، واستدلّ عليه المصنّف بأنّ لكلّ فلك منها عقل خاص من الطبيقة العرضيّة من العقول ولكلّ مسن تدوير وكوكب وخارج مركز حركة على مركزه إراديّة لا يتمّ إلا بنفس تريد التشبّه بعقل تعشقه،

فعلم مما ذكر إندفاع رأي من قال: إنّ النفس للفلك الكلّي فقط والكرات الجزئيّة بمنزلة آلاته، وإليه أشار بقوله: ((ثم لكلّ هي لا لكلّي))



# غرر في المشاعرالطاهرة للنفس الحيوانية

((المشعر الظاهر للخمس إنقسم لمس وذوق بصر سمع وشـــم)) ((لمس سرى والذوق باللسان تم وعصباً حلمتي ثدي لشـــم)) ((في عصب الصماخ للسمع والبصر عند التقاطع الصليبي ظـــهر))

يعني: انّ الحواسّ الظاهريّة تنقسم إلى خمسة قوى: لمس وذوق بصر سمع وشم، لمس قوّة سرى في جميع البدن والذوق سرى في اللسان تم والشمّ محلّه عصبا حلمتي الثدي، في عصب الصماخ قوّة السموم مفروش والبصر يكون في محلّ تلاقي الصليبين وفيه ظهر .

أشار في هذه الغرر إلى أنواع الإحساس الجزئي للحيوان وهي خمسة: اللمس والذوق والشمّ والسمع والبصر، ويشترك في هذه القوى ( ٢٧٨ )

الإنسيان وغيره من الحيوانات وبدأ باللمس لأنّ باقي الحيواس يراد لجلب النفع ، وهو لدفع الضرر، ولمّا كان دفع الضرر أولى مين جلب النفع قدّم البحث فيه على غيره من القوى الحسّاسة ·

واللمس: قوّة سارية بمعونة الأعضائ في جلد البدن كلّه ولحهمه بها تدرك المنافي والملائم من الملموسات إلا ما يكون عدم الإحساس أنفع بحاله مثل ما هو مصبّ لما فيه لدغ كالمرارة للصفرائ والطحال للسودائ والعظام أيضاً لا لمس لها فانها دعائم البدن، فلو أحسّت لتألّمت بالإصطكاكات، ثم انهم إختلفوا في أنّ اللمس هل هو قوّة واحدة أو قوى كثيرة، فالجمهور على أنّها قوى أربع:

الحاكمة بين الحار والبارد

٢\_ الحاكمة بين الرطب واليابس ٠

٣\_ الحاكمة بين الصلب واللين ٠

۴ الحاكمة بين الخشن والأملس، لأنّ القوّة الواحدة لا يصدر
 عنها أكثر من أمر واحد •

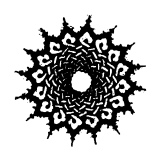
والذوق: قوّة قائمة بسطح اللسان، لا يكفي فيه الملامسة، بـــل لابد من متوسّط من الرطوبة اللعابيّة الخالية عن الطعوم لأنهـــاإن كانت ذات طعم مماثل للمدرك لم يتحقق الإدراك لأنّ الإدراك إنّما يكون بالإنفعال، والشي لا ينفعل عن مماثلة وإن كانت ذات طعـــم مضاد لم تؤد الكيفيّة على صرافتها في الصحّة كما في المرض ·

والمشمّ : قوّة مودعة في العصبتين الزائد تين النابتتين من مقدم

الدماغ الشبيهتين بحلمتي الثدي تدرك الروايح بوصول الهــــواء المتكيّف بها إليها ·

والسمع: قوّة مودعة في العصب المغروش على سطح باطــــن الصماخ تدرك الأصوات بسبب تموّج الهواء الحاصل بالقرع وقلــــع العنيفين، ولهذا تدرك الجهة ويتأخّر السماع عن الأبصار لتوقّـــف الأول على حركة الهواء دون الثاني ·

والبصر: قوّة مودعة في ملتقى العصبتين المجوّفتين النابتيين مسن غور البطنين المقدّمين من الدماغ يتيامن النابت منهما يساراً ويتيساسر النابت منهما يميناً فيلتقيان فيصير تجويفهما واحداً، ثم ينفذ النابست يميناً إلى الحدقة اليمنى ويساراً إلى اليسرى، وهذا الملتقى يسسمى بمجمع النورين كما في الشوارق ·



## غُري في ذِكر الأقوال في كيفية الأبضار

((قد قيل الإبصار بالإنطباع وقيل بالخارج من شعـــاع)) ((مضطرب الآخر أو مخروطــــي مصمت أو ألّف من خطــوط )) ((لدى الجليديّة رأسه ثبيت قاعدة منه على المرئي حوت )) ((تكيّف المشفّ باستحالــــه بكيف ضوء العين بعض قالمه )) (( وبانتساب النفس والإشـــراق منها لخارج لدى الإشراقيي)) ((وصدر الآراء هو رأي الصدر فهو بجعل النفس رأياً يدري)) ((للعضو أعداد إفاضه الصيور قامت قياماً عنه كالذي إستتر ))

يعني:

قد قيل: أنَّ الإبصار بانطباع صورة المرئي في جليًّاته، وقيــل: انَّه أي الإبصار بخروج الشعاع من العينين ، واختلفوا في أنه مخروطيي الشكل أو مضطرب الآخر واختلف أيضاً أنه مصمت أو مؤتلفة من خطــوط شعائية (متراكمة في الجانب الذي يلي الرأس متفرّقه في الجانب الذي يلي القاعدة، وهذا معنى قول: لدى الجليديّة رأسه ثبت قاعدة منسه على المرئيّة حوت، وبعض قال: انّ الإبصار عبارة عن تكيّــف المشفّ (الهوا الذي بين البصر والمبصر) باستحالة كيفيّته بكيف ضو العيــن والإشراقي قال بانتساب النفس وإشراقه يعنى: أنَّ الإبصار علـــــم إشراقيّ حضوريّ للنفس على المبصر، وصدر الآراء هو رأي الصدر فانَّه قال: أنَّ الإبصار عبارة عن جعل النفس وإنشائها بحــول الله وقوَّته صورة مماثلة للمبصر بالعرض وهو الرؤية (وإليه أشـــار بقوله: رأياً يدري) للعضو أعـــداد افاضه الصور (يعنــي :انّ انَّ سلامة البصر وحصول شرائط الإبصار من قبيل المعدَّات) وأمــــا الإنشاء فمن النفس قامت هذه الصور بها قياماً صدوريّاً عنه لا فيــــه كالذي استتر أي المعــاني المخيّلة فانّما يكون من عالم الخيال فهــو أيضاً يفيض من النفس وله قيام صد وريّ بها ٠

أشار في هذه الغرر إلى إختلاف الأقوال وأنهاها إلى سبعــــة أقوال :

(الأول): القول بالإنطباع؛ يعني: إنّ الرؤية تحصل بانطباع صورة المرئي في الجليديّة، فانّها كمرآة إذا قابلها مستنيراً إنطبع صورته فيها كما ينطبع صورة الإنسان في المرآة، ولا يكفي في الإبصار الإنطباع في الجليديّة فقط وإلا يرى شيء واحد شيئان لإنطباع صورته فلي المجوّفتين، بل لابد من تعدّي الصورة إلى ملتقى العصبيال المجوّفتين، ومنه إلى الحسّ المشترك لا على نحصو إنتقال العرض الذي هو الصورة لكي يلزم إنتقال العرض من موضوع إلى موضوع آخصر الذي هو محال، بل يكون إنطباعها في الجليديّة معدّاً لفيضانها على الملتقى وفيضانها على الملتقى معدّ لفيضانها على المسترك، وإلى هذا القول أشار بقوله: ((قد قيل الإبصار بالإنطباع)) .

(الثاني): القول بخروج الشعاع من العينين الذي يثبست رأسه (أي رأس المخروط) على الجليدية وقاعدته تتصل بالمرئي، تسم إختلفوا همل ذلك الشعاع الخارج من العين خط واحد مستقيمة عبنت طرفه الذي يلي العين ويضطرب ويتحرّك طرفه الآخر على المرئي فيتخيّل منه هيئة مخروط أو الشعاع الخارج مخروطيّ في الواقع، تسم إختلفوا في أنّه مصمت أو ألّف من خطوط شعاعية مستقيمة مجتمعه في الجانب الذي يلي الواس متفرّقة في الجانب الذي يلي القاعدة، في الجانب الذي يلي القاعدة، فهذه ثلاثة أقوال:

((الأول)) : أي القول بخروج الشعاع بنحو الإضطراب الـــذي

هو المخروطيّ المتخيّل ·

((الثاني)) : القول بخروج الشعاع بنحو مخروطي في الواقـــع مصمت٠

((الثالث)): القول بخروج الشعاع المخروطي المؤلّف مسسن خطوط مجتمعة في جانب الرأس ومتفرّقة في جانب القاعدة ·

وإلى الأقوال الثلاثة أشار بقوله: (( وقيل بالخارج من شعاع )) إلى قوله: ((على المرئي حوت)) ·

(القول الثالث): بحسب الوضع ، والخامس: بحسب الواقع، القول بأنّ الإبصار ليس بالإنطباع ولا بخروج الشعاع الذي في البصر بل بأنّ الهوا المشفّ الذي بين الرائي والمرئي يتكيّف بكيفيّة الشعاع الذي في البصر ويصير بذلك آلة للابصار، وهو قول بعسم الحكما، وإلى هذا القول أشار بقوله:

((تكيّف المشفّ باستحالـــه

بكيف ضو العين بعض قاله))

(القول الرابع): بحسب الوضع، والسادس بحسب الواقسع قول الحكيم الإشراقي، وحاصل قوله: إنّ المرئي يبصر بنور النفس الواقع منها على المبصر من غير إنطباع ولا شعاع بل بمقابلة المستنير للعضو الباصر الذي فيه رطوبة شفّافة صقيلة مرآتيّة، فحينئذٍ يقع للنفس حكم إشراقي حصوري على المبصر فتد ركه النفس مشاهدة ظاهرة جليّة، وإلى هذا القول أشار بقوله:

وبانتساب النفس والإشراق منها لخارج لدى الإشراقي)) ( ۲۸۴ )

والتعرّض للجرح والردّ في الأقوال موكول إلى الكتب المفصّـــلة وهذا المختصر ليس محلّ ذكره ·

(القول الخامس): وهو بحسب الواقع سابع الأقوال قول صدر المتألّمين (رحمه الله) ، وحاصله على ما ذكره العلاّمة الآملي (رحمسه الله) هو أنَّه عند تحقق شرائط الإبصار وإرتفاع موانعه ينشأ النفـــس صورة مماثلة للمرئي تكون مجرّدة عن المادة الخارجية وإن لم تكن مجرّدة عن الوضع وحاضرة عند النفس قائمة بها نحو قيام المعلول بعلَّـــــة والفعل بفاعله فيكون قيامها بالنفس قياما صدوريا الذي يعبر عنه بالقيام عنه لا حلوليّا المعبّر عنه بالقيام فيه ، فيكون قوله (قدّس سرّه) موافقاً مع القول بالإنطباع من جهة ومخالفاً معه من جهة ، ووجه توافقهما هو كون وجود المدرك بالذات بالغتح للمدرك بالكسر حيث ان المدرك على قول الإنطباع هو الصورة المنطبعة من المبصر الخارجي في الجليديَّة، وعلى قوله (قدَّس سرّه) هو الصورة المنشأة من النفس في صقعها وعاملها جليديّة، وعلى نحو القيام المعبّر عنه (بفيه) ، وفي طريقة صــــدر المتألَّمين لا حلول في الجليديَّة ، بل الصورة المدركة قائمة بالنفــــس بالقيام الصدوري وأنّ الجليديّة لمكان لطافتها وصفائها يظهر فيهــــا الصورة المثاليّة الموجودة في صقع النفس المعبّر عنها بالمثال المقيّد والحاصل: إنَّ المرئي بالذات عنده هو تلك الصورة المنشأة من النفس في مرتبة الخيال التي هي مرتبة من مراتب النفس وتلك الصورة المنشأة التي هي مخيّلة من وجه وخيال من وجه برزخ بين المجرّد المحض وبين

المادّي المحض حيث انّ المجرّد المحض مجرّد عن المادّة والوضيع والجهة والمكان، والمادي المحض مقرون بالجميع فهذه الصورة مجسَّردة عن المادة الخارجيّة دون الوضع والجهة والمكان ، فلها تجرّد لكـــن لا تجرّداً مطلقاً بل عن المادّة الخارجيّة، والمحلّ الأصلي لها هو عالم الخيال الذي هو مرتبة من مراتب النفس في مقامها النازل على ما هـو التحقيق من أنَّ النفس في وحد تــه كلَّ القوى ولكن لها تعلُّق بالجليديّة نحو تعلّق الظاهر بالمظهر والمرئي بالمرآة فقيام هذه الصورة بالجنسس مثل قيام الصورة الخياليَّة بالنفس في كونها قائمة بالنفس قياماً صد وريَّـــاً المعبّر عنها بالخيال المتّصل والمثال الأصغر في مقابل الصور المعلّـقة التي تنشأ بانشا النغوس الغلكية المعبر عنها بالمثال الأكبر والخيال المنفصل ، فالإدراك الحسّي عند ، مشروط بثلاثة أشيا عضور المادّة عند آلة الإدراك وتحقق صورة المدرك عند المدرك وكون الميدرك جزئيّاً ، والإدراك الخيالي مجرّد عن الشرط الأول لأنه يحصل فــــى حالة حضور المادة وعدمه ، والادراك الوهمي مجرّد عن الشرطيـــن الأولين والإدراك العقلي مجرّد عن الجميع ، وإلى هذا القول أسار بقوله :

((وصدر الآراء هــو رأي الصدر فهو بجعل النفس رأياً يــدري))

قوله : (( رأياً )) أي رؤية من رأي العين ، إلى قوله : (( استتر )) ٠

# غُرَرِ فِي الحُواسِ البَّاطِئَة

((مدركنا إمّا معان أو صــور والأول الكلّي والجزئي سبــــر)) (( فصور مدرکها بنطاسیــــا لها بجنسه الخيال واقـــيا)) ((تحلل الروح وأنّه إمتنــــع كون العظيم في صغير إنطبع)) ((دلا على تجرّد الخيــال فهو مثال عالم المتـــــال)) (( والوهم للجزئي من معنى علم حافظه حافظه لقد رســـم )) ((والعقل للكلّي من معنى أقل خازنه القدسي والنسيان دل) (( ود ون تلك قوّة مشتهـــــرة للوصل والفصل هي المغكّرة))

يعنى:

انّ مدركاتسنا إما معان أو صور والأول أي المعاني إما كلّسي أو جزئـــــى وأما الثاني فلا سبيل إلى كليته (إذ المراد به ما يدرك باحدى الحواس) ، فصور مدركها بنطاسيا وهو الحسّ المشترك لها أى بنطاسيا بجنسه قوّة الخيال واقيها أي خزانتها ، تحلل الــــروح البخاري وأنه إمتنع أي إمتناع إنطباع العظيم (كالأرض الجبـــــال ونحوها) في صغير (كقوّة الخيال) دليلان دلا على تجرّد الخيال، فهو أي الخيال مثال عالم المثال في التجرّد البرزخي والوهم للجزئي مـــن المعانى (كعداوة زيد وصداقة عمرو) علم وخلق حافظه وخازنه القسوّة الحافظة لقدد رسم (كما أن الخيال كان حافظ البنطاسيا) ، وقدوة العقل لدرك المعاني الكليّة عقل خازنه يكون القدسي (أي العقـــل الفعَّال عند المشَّاءُ وربَّ النوع الإنساني لدى الإشراقي) والنسيـــان دلّ على وجود خازن قد سي وهو العقل، ودون تلك القوى الباطنـــة قوَّة أُخرى باطنة مشتهرة وعمله الفصل والوصل (أعني : تركيب الصــــور والمعاني بعضها مع بعض كانسان له رأسان أو جناحان وتفصيـــــل بعضها عن بعض كانسان لا رأس له وهذه القوّة هي المفكّرة) ٠

هذه الغرر تشتمل على بيان أمور ثلاثة:

(الأول): في بيان الحواس الجزئيّة الباطنة ·

(الثاني): في بيان تجرّد الخيال.

(الثالث): في بيان القوّة التي بها تدرك المعاني الكليّة ·

أمَّا الأول: فالقوى الجزئيَّة الباطنيَّة خمسة:

((الأول)): بنطاسيا كلمة (يونانية) وهي الحسّ المشترك وهــو المدرك للصور الجزئية التي تجتمع عند ومثل المحسوسات ·

((الثاني)): خزانته وهي الخيال ٠

((الثالث)): الوهم وهي قوّة تدرك المعاني الجزئيّة المتعلّقية بالمحسوسات كالصداقة الجزئيّة والعداوة الجزئيّة ٠

((الرابع)) : خزانته وهي الحافظة ٠

((الخامس)): القوّة المتصرّفة في الصور الجزئيّة والمعانــــي الجزئيّة بالتركيب والتحليل، فتركّب صورة إنسان يطير وجبل من ياقــوت وهذه القوّة سمّيت متخيّلة إن إستعملتها القوّة الوهميّة والمتفكّــــرة إن إستعملتها القوّة الناطقة ·

وقال المصنّف في وجه الضبط لها:

 كعداوة زيد وصداقة عمرو والمحبّة الجزئيّة التي تدركها السخلة من أمّها والعداوة الجزئيّة التي تدركها من الذئب قوّة تسمّى بالواهمة ، وإلىيه أشار بقوله : (( والوهم للجزئي من معنى علم)) ، وحافظ المعاني الجزئيّة أو خازن الوهم قوّة تسمّى بالحافظة ، وإليه أشار بقوله : (( حافظه حافظه لقد رسم)) .

أقول: وهذه القوى الأربعة الجزئية مشتركه بين الإنسان والحيوان وأمّا القوّة العاقلة فهي مختصّة بالإنسان ولا يكون مشتركاً ودونها قـــوّة أخرى وهي الخامسة هي القوّة المتغكّرة التي تكون للتركيب والتحليلاً ي لتركيب الصور والمعاني بعضها ببعض كالإنسان له رأسان أو جناحان وتفصيل بعضها عن بعض كانسان لا رأس له، ويقال لها: المتغكّرة من حيث إستعمال الوهم إيّاهـــا حيث إستعمال الوهم إيّاهــا فيستى نمتخيّلة ٠

### قال في الحاشية:

قولنا: من حيث إستعمال العقل إن قيل: هذه القوّة إن لـــم تدرك الصور والمعاني فكيف يتصرّف فيها ، وإن أدركت فتكون مبــدأ شيئين وهو خلاف ما تقرر عندهم ، قلت: فعلها التصرّف فقـــط وإن أطلق المدرك عليها كان من باب التغليب والتصرّف بالتركيـــب والتفصيل لا يستلزم الإدراك ، كما أنّك بيدك تضمّ أشياء أ وترتّبها ترتيبا أنيقا ولا علم لليد أو الآلة التي بيدك بهإن قلت الكليّات العقليّة من عالم العقل ، وهذه القوّة المتصرّفة من عالم الطبيعة والجزئيّات المحدودة فلا تتطرّق إلى ذلك العالم ، والسبيل لها إليه مسدود ، بل المراد إليه فلا تتطرّق إلى ذلك العالم ، والسبيل لها إليه مسدود ، بل المراد إليه

هو العاقلة المجرّدة ، قلت: المتصرّف بالحقيقة والمرتّب للكليّات هـــو النفس الناطقة بالقوّة العقليّة ، بل في الجزئيّات أيضاً بتوسّط الوهــم وشأن القوّة المتصرّفة ليس إلا التصرّف ولا يلزم الإدراك وكما أنّ التعاقب يشوب بمدركات العقل باعتبار التعلّق بالمواد الزمانيّة والتركيــــب والتفصيل يأخذانه باعتبار هذه القوّة ، وأيضاً شأن هذه القوّة المحاكـات لمدركات العقل ، وهذه جزئيّات مع أنّ صور جزئيّات الكليّات محـال تصرّفها ولا إشكال فيها ، إنتهى ·

والقوّة المدركة للمعاني الكليّة هي النفس الناطقة بالقوّة العقليّة ذكرها المصنّف هنا حفظاً للضبط، ونحن نذكرها في الأمر الثالـــــث فانتظر، وإلى هذه القوّة الخامسة أشار بقوله:

((ودون تلك قوّة مشتهـــرة للوصل والفصل هي المفكّرة))

وأمّا الثاني: في تجرّد الخيال وأقام عليه دليلين:
(الأول): ما ملخّصه: إنّ الصور المتخيّلة لوكانت في محــــلّ
جسم أو جسماني لوجب تحللها بتحلل محلّها لكونها عرضاً لمحلّسها والموضوع من المشخّصات، ولازم ذلك إنحلال تلك الصور بتحلل محلّها مع أنّها ليست كذلك وجدانا لإنحفاظ الصورة المتخيّلة التي تخيّلناها صغراً عند كبرئا كما لا يخفى فحينئذ يجب أن يكون محلّها غير جسم ولا جسماني وهو المطلوب، وإليه أشار بقوله: (( تحلل الروح )) إلخ .

(الدليل الثاني): إنه لوكان الخيال جسمانيّاً لزم إنطبـــاع

العظيم في الصغير وهو ممتنع ٠

((بيان الملازمة)) :

إنّا نتخيّل السماوات بعظمتها والمغروض أنّ صورتها ومقد ارها تحلّ في الخيال الذي له مقد ار صغير جدّاً، وأمّا إمتناع اللازم فسلاً ن كلّ مقد ارين إمّا أن يتساويا أو يتفاضلا ، وإذا تفاضلا كان الفضل خارجاً لا محالة ، وإليه أشار بقوله : (( وأنّه إمتنع )) إلخ ، ثم انّ الخيال فلللل التله عبر البرزخي مثال لعالم المثال وهو الخيال المنفصل والخيال المتصل عالم المثال الأصغر كما أنّ الخيال المنفصل عالم المثال الأكبر

وأمّا الثالث: في المدرك للمعاني الكليّة فهي قوّة مجرّد أه ليسس في بطن من بطون الدماغ تتعقّل المعاني الكليّة، ويسمّى هذه القسوّة بالعقل (النفس الناطقة)، وخازنه هو العقل الفعّال عند المشّائيان وربّ النوع الإنساني عند الإشراقيين، وهذا الخازن أيضاً مجرّد قد سلي مفارق عن الموادّ ولواحقها، وذكره وذكر خازنه هنا بالتبع تتميماً للضبط مفارق عن الموادّ ولواحقها، وذكره وذكر خازنه هنا بالتبع تتميماً للضبط

قال في الشرح:

والنسيان دل على وجود خازن قد سي للعقل ، يعنصمى : إن المعقولات قد تكون مشعوراً بها حاضرة عند العقل ، وقد تصير غائبة عنه ، وهذا على وجهين :

(أحدهما) : أن تزول عنه بحيث لا يمكن إسترجاعها بل يحتاج الى كسب جديد ·

(وثانيهما): أن يكون بحيث يمكنه إسترجاعها بعد الغيبـــــة (

فهذا يدلُّ على أنَّ له خازناً قد يزول المعقول عنه لا عن خازنه ٠

وقال في الحاشية:

هذا المسلك يسلك في الغرق بين السهو والنسيان في المدارك الجزئيّة بأنّ الصورة في السهو تزول عن المدركة لا عن خزانتها ، وفسي النسيان يزول عنهما جميعاً بحيث يحتاج إلى مشاهدة جديدة ، إنتهى النسيان يزول عنهما جميعاً بحيث

وإلى الأمر الثالث أشار بقوله:
((والعقل للكلّي من معنى عقل
خازنه القدسي والنسيان دل))



# غُرر في القوي المحركة الحيوانية

((ومبدأ التحريك أيضاً ذو شعب شوقية ذات تشة وغضب شوقية ذات تشة وغضب ((وذات إرخاء وجذب منشرة ني العضل العاملة المباشرة)) ((تحرّك منّا له مبادي خمسة إذ لابد للمراد)) ((تصوّر بغاية تصديق فمن نزوعيّته التشويق)) ((ثم عقيب الشوق عزم صمصا

منّا له مبادي خمسة: ١ ـ إذ لابدّ من تصوّر للمراد ٢ ـ التصديــق بالغاية ٣ ـ فمن نزوعيّته (القوّة الشوقيّة) التشويق ۴ ـ ثم عقيـــم الشوق العـزم المصمم وهو الشوق المؤكّد تحريك ما أي قوّة تكون فـــي العضلات إختتما التحرّك الإرادي٠

أشار في هذه الغرر إلى القوى المحرّكة الحيوانيّة ، فمنها : قسوّة محرّكة شوقيّة ولها شعبتين : إحداهما شهويّة والأُخرى غضبيّة ، فالأُولى منهما هي القوّة الباعثة على الحركة لطلب اللذّة ، والثانية هي القسوّة الباعثة على الحركة لحلب نفع ·

قال الشيخ في طبيعيّات الشفاء:

القوة المحرّكة على قسمين انهما محرّكة بأنّها باعثة على الحركة ، ولم محرّكة بأنّها فاعلة لها ، والمحرّكة على أنها باعثة هي القوة النزوعيّة الشوقيّة ، وهي القوّة التي إذا إرتسمت في التخيّل صورة مطلوبة أو مهروبة عنها بعثت القوّة المتحرّكة الأُخرى على التحريك ولها شعبتان : شعبة تسمّى : قوّة شهوانيّة وهي قوّة تنبعث على تحريك يقرب به من الأشياء المتخيّلة ضروريّة كانت أو نافعة طلباً للّذة ، وشعبة تسمّى غضبيّة وهي قوّة تنبعث على تحريك يدفع به الشيء ضارّاً أو مفسداً طالباً للغلبية والتهي .

وإليه أشار بقوله:
((وسدا التحريك أيضاً ذو شعب
شوقيّــة ذات يشـة وغضــب))
( ۲۹۵ )

ومنها: قوّة عاملة للحركة منبثّة في العضلة ذات إرخا وجذب للأوتار، والرباطات ليحصل الحركة، فالمحرّكة العاملة إذا قبضت العضل تشنّج، فانجذب الوتر فانجذب العضو وتقلّص فاذا أرخنه إسترخي الوتر، فانبسط العضو وعاد إلى وضعه الأصلي، والوتر عضو عصبانيي ينبت من أطراف العضل ويتّصل بالعضو لتحريكه، والرباط عضو عصباتي إلا أنّه لا حسّ له يأتي من العظم إلى جهة العضل فيتشظّىه والأعصاب فتفتل فتصير وترأ كما في الحاشية، وإليه أشار بقوله: ((وذات إرخا وجذب منشرة)) إلى قوله: ((العاملة المباشرة)) .

( أوتار : جمع وتر رشته هائی است شبیه به نوار سفیسسسد و استخوانها بسته شده است وبافته شده است از اعصاب ورباطات وعصب بمعنای ریشه است ورباط عضوی است عصبانی بمعنی شاخسه باریك) .

وعضله وعضل بفارسی بمعنی ماهیچه است مرکّب از پنج چیز: قال فی الحاشیه:

قال في الشرح: والعضل عضو مركّب من العصب ومن جسم يشبه العصب ينبت من أطراف العظام يسمّى بالرباط والعقب، ومن لحمم العشاء إحتشى به الغرج التي بين الأجزاء الحاصلة بالإشتباك مجلل بالغمشاء

### وقال في الحاشية:

العضل وهو عضو مركب من عصب أي من ليفات العصب وشظايا الرباط، والحاصل: انه اعتبرت في مادة العضل خمسة أشياء: ليفات العصب وشظايا الرباط والوتر المفتول منهما الخارج من أطرافه واللحم

المحشوّ هي به والغشاء المجلل لها وعدد العضل خمس مئة وثمانيسة عشر عند جالينوس إذ حركات الأعضاء في البدن الواحد تتفنن بهذا العدد ، وكلّ حركة تستدعي محرّكة مخصوصة ، فالمحرّكة بهذا العسدد فقوّة محرّكة تحرّك عضل عضو والبواقي تسكن ، ومن عجائب النفس أنها متى همّت بتحريك عضو ميّزت عضلة من بين العضلات وحرّكتها وهسذا من علومها العضوية وإن لم تعلم به علم حصوليّاً ، ولكثرة العضلات في بدن الحيوان .

قال الأطبّا: لحم البدن ثلاثة أصناف: أحدها وهو الأكثر هذا الصنّف المشوب بالأجسام العصبانيّة، وثانيها: اللحم الخالص كلحم الكبد ولحم الضلوع ولحم منابت الأسنان، وثالثها: اللحم الغمددي كلحم الثديين ولحم الأنثيين، والثاني أحرّ الأصناف لخلوصها عمدن الأجزاء الباردة العصبانيّة ·

وبالجملة: حكم القوّة المنبقّة في العضلات حكم الطبيعة المحرّكة للأجسام السارية فيها، وأمّا المحرّكة الشوقيّة فأرى أنّها مجرّدة ذاتاً عنها، ولم أر في كلام المعتبرين تعيين موضع من البدن لها، وهذا يرشدك إليه، ولعلّ موضعها على قولهم بالمادّية هو مؤخّر الدماغ الذي لا قوّة مدركة فيه أو القلب ولا يخلو عن تحكّم وتكلّف ومن عجائب إحاطة النفس أنه حتى تصوّر العقل أو الخيال أو الحسّ أمراً مرغوباً عقليّاً وخياليّاً أو حسيّاً حصل في القوّة، إنتهى .

ثم انه أشار إلى مبادي الحركة الإراديّة ، وقال : للحركة الإراديّة ( ٢٩٧ )

### منّا مبادي خمسة:

(الأول): تصوّر المراد، ثم التصديق وتصوّر الغاية، تــــم حصول الشوق المؤكّد، ثم العظم المصمم وهو الإرادة، ثم حركة العضل فاذا تحققت جميع المبادي حصلت الحركة، وإليه أشار بقوله: ((تحرّك منّا له مبادي)) إلى قوله: ((إختتما))



# غُرر في القوى النّباتية

((إنّ النباتيّة وهي سمّـيت ((غاذية محيلة الغذاء إلىي خليفــة تشبه ما تحــللا )) ((نامية تزيد أقطار المحـــل بنسبة لاقت به نشو كميل)) ((غازية نامية ذي خادمـــة وتلك أيضاً أربعاً مستخدمة)) ((جاذبة ماسكة ودانع\_\_\_\_ة هاضمة لها هضوم أربعية)) ((أولها المعد للكيليوس والكبدي الثاني للكيمـــوس)) ( فجَّا نضيضاً رغواً عكراً قسم صفراء سوداء وبلغيم ودم ))

```
((ثالث إذ أوردة علاقي
وفي جداول وفي سواقـــي))
                ((وفي رواضع وفي الشعر من
عروق الرابع في الأعضاء زكن)
               (( وفضل العضويّ والعسروقي
كالشعر والاوساخ والعــــروق))
               ((والكبدى فضله يجرى إلىسى
مرارة وفي الطحال والكسسلي))
               ((ويأخذ المعدي ألمعا طريقا
كما جرى الصفو بما ساريقــا))
              ((فبعد ما أنهى الغذاء بوّاب
((بالرشح إذ في صائم لا منفذا
والتف للحوج إلى لبث الفزاء))
               ((لحفظ نوع قوّه مولّـــدة
من فضل آخر منيّاً مـــوردة))
               ((وتحت تلك القوّة المغيّــرة
وهي بالأولى عندهم مشتهرة))
               وتلك أيضاً سميّت محصّــلة))
              ((فتلك مثل الأُنثيين تلتـــزم
وهذه مثل المنيّ في الرحـــم))
                  (T \cdots)
```

# ((وقوّة تفعل شكلاً وخطـــط طبعاً لديهم ولديّ ذا شطط))

بعني:

انّ القوى النباتية تسمّى بالقوى الطبيعيّة أيضاً ثلاث قــــوى: إحداها : غاضية وهي التي تحيل القضا الله خليفة تشبه ما تحلل من البدن، ثانيها: قوَّة نامية تزيد في أقطار المحل بنسبة أي بمقدار لاقت به أي بالإزدياد نشو كمل ،غـــاذية نامية ذي خادمة (يعنى: أن القوّة الغاذية خادمة للقوم النامية) وتلك أي الغاذية أيضاً أربعاً مستخدمة، لأربع قوى يعنى : انَّ القوَّة الجاذبة والماسكة والدافعة والهاضمــــة يخدمون الغاذية ولها أي للهاضمة هضوم أربعة ،أولها: الهضم المؤديّ للكيلوس (وهو الجوهر الشبيه بما ً الكشك) ، وثانيها : الهضم الكبدي للكيموس، فجّاً نضيضاً رغوا عكراً قسم أي ينقسم إلى أربع قيموسات: صفراً سودا وبلغ ودم، إذ فيه شي فج هو البلغم ونضيج هو الدم ورغــــوة تطفو هو الصفراء وعكر يرسب وهو السوداء، وثالثها : عند ملاقسات دم الكبد للأوردة التي بها أقسام كالجداول والسواقي، وفي الرواضــــع والشعري من العروق الرابع في الأعضاء زكن أي رابعها الهضم العضوي منذ ترشّح الدم من فوهات العروق الشعريّة، وفضل العضوي أي فضل الهضوم أربعة بحسب أقسامها للهضم العضوي الشعر والأوساخ وللهضم العروقي العروق جمع عرق بفتحتين، والكبدي فضله وأما فضله الهضـــم الكبدي الصغراء يجري إلى كيس المرارة وما بقي منها وهو السوداء يجري إلى الطحال والباقى منه مرّة سودا وهو البول يجري إلى الكلى جمـــع

الكلية (ولم يتعرّض إلى البلغم لأنه يستحيل إلى الدم عند غور الغذاء فى البدن فكأنه ليس فضلاً) ، ويأخذ فضله المعدي وهو ثقل الكيلـــوس المعا (روده ها) طريقاً للخروج كما جرى صفو الكيلوس بما ساريقا أي عروق دقيقة ، فبعد ما وصل الغذاء إلى النهاية بوّاب ( المجـــرى الأسف\_\_\_ل للمعدة) فالصفو ذا الماساريقا من صائم ا( المعا) المستدير الملتفّ المتصل بالاء ثنى عشر ويسمّسي صائماً لجذب الكبد كل بلّسة فيه دائماً فيبقى لذلك خالياً من بلَّة الغذاء كما يبقى معدة الصائم خالية جذَّاب كما يجذب حجر المغناطيس الحديد ، ثم خروج البلَّة من الصائم بالرشح إذ لا منفذ في الصائم ووجه أنه التفّ الصائم للحوج أي للحاجـة إلى لبث الغذا طويلاً ليقضى الكبد وطره من جدب بلَّة الغذا ورطوبته كــان لحفظ النوع قوّة مولّدة منيّاً (كما كانت الأوليان الغاذية والنامية لحفظ الشخص) من فضل هضم آخر مورده أي محصّلة صورته النوعيّـــة، وتحت تلك القوّة (المولّدة) القوّة المغيّرة وهي التي تهيّ كل جز مسن المني في الرحم مثلاً لعضو مخصوص وهي أي هذه القوّة بالمنيرة الأولسى عند هم موسومة مشهورة ، وربَّما سمي : ذي أي المغيّرة الأُولى منفصلة وتلك أي القوّة التي تجذب مادّة المني إلى الأنثيين أيضاً تسمّى : محصّلة ، فتلك أي القوّة الجاذبة لمادة المني محلّها الأنثيين وهذه أى القــــوّة المغيّرة تلتزم مثل المني في الرحم، وقوّة أُخرى تفعل شكلاً وخطط طبعـــأ أي فاعل بالطبع لدى الحكما ولديّ ذا شطط لبطلان إستناد هذه الأفعال العجيبة إلى قوّة عديمة الشعور بل هي مستندة إلى الملائكة المدبّرين بأمر الله ·

أشار في هذه الغرر الى بعض آخر من قوى النفس الناطقيية وهي القوى النباتية ، وقد ذكرنا فيما تقدّم أنّ قوى النفس الناطقة على ثلاثة أقسام :

(أحدها): ما يعم الحيوان والنبات وهي الطبيعيّة، ويسمّىى النباتيّة أيضاً لإنحصار قواها فيها، لا لإختصاص النبات بها ·

(وثانيها): ما يعم الحيوان فقط، وهي القوى الحيوانية، وهي الحواس الخمس الظاهرة والخمس الباطنة، وهذه القوى العشر يحصل بها إدراك الجزئي ولا محالة تكون أخص من الأولى .

(وثالثها): ما يخصّ الإنسان، وهو القوّة العقليّة، وهي أخصّ من الأوليين،

إذا عرفت ذلك فنقول:

إنّ القوى النباتيّة ويسمّى بالطبيعيّة أيضاً ثلاث قوى: الفاذيـــة والنامية والمولّدة، وإليه أشار بقوله:

((إنّ النباتيّة وهي سمّـــيّت

فالفاذية هي التي تحيل الغذا وللى مشابهة المغتذي ليخلّف بدل ما يتحلل ، ويتم فعلها بتحصيل جوهر البدن وهو الدم والخليط الذي هو شبيه بالقوّة القريبة بالمغتذى وبالإلزاق وهو أن يلصق ذلك الحاصل بالعضو ويجعله جز منه ، وبالتشبيه بالعضو المغتذي وقد يخلّ بكلّ واحد من هذه الأفعال الثلاثة :

أمَّا الأول: فكما في علَّة تسمَّى أُطروقيّاً، وهي عدم الغذاء.

وأمّا الثاني: فكما في الإستسقاء اللحمى · وأمّا في الثالث: فكما في البرص والبهق · وإلى الغاذية أشار بقوله:

((غاذية محيلة الغذاء إلىي

خليفة تشبه ما تحـــللا))

ثم أنّ لهذه القوّة خوادم يتوقّف فعلها على إستخدامها ،وتلك الخوادم أربع قوى الأول :

١ الجاذبة للغذا يجذب لكل عضو غذاؤه الخاص بــه أو
 الخاص والمشترك كما في المعدة .

" الهاضمة وهي التي تحيل الغذا الذي جذبته الجاذبية وأمسكته الماسكة إلى قوام يتهيّأ لأن تجعله الغاذية جزاً بالفعل مين المتغذي، ولها هضوم أربعة:

(أولها): الهضم المعدي للكيلوس أي لتحصيله، وهو الجوهر الشبيه بما الكشك الغليظ المعدي الشبيه بما الكشك الغليظ المعدي المعددي المعد

(الثاني): الهضم الكبدي للكيموس أي لتحصيله، فساذا إنطبخ الغذا أني الكبد تكوّنت منه الكيموسات الأربع، إذ يحصل منه شـــي نضيج وهو الدم، وشي فج أي غير منضوج وهو البلغم، وشي كالرغوة يطغو وهو البلغم، عند غليانـــه أي يطغو وهو الصغرا (والرغوة : الزبد الذي يطغو لشي عند غليانـــه أي يـــعلو) وشي عكر يرسب وهو السودا (عكر الشي : درديّة) .

(الثالث): الهضم العروقي الذي يكون عند ورود الدم الأوردة ومنها إلى الجداول والسواقي والسواضع، ومنها الشعري مسسن العصب والعروق

(الرابع): الهضم العضوي الذي يكون في الأعضائ عنــــد ترشّح الدم من فوهات العروق الشعريّة، وإليه أشار بقوله: ((هاضـمة)) إلى قوله: ((زكن))، ثم فضلات الهضم تختلف باختلافها، وفضل الهضم العضوي والعروق جمع العرق بمعنى (رطوبة البدن) للعروقي (بمعنى العصب) والهضم الكبدي.

والهضم الكبدي فضله ثلاثة: الصغرائ يجري إلى كيس المسرارة، والسودائ وهو يكون في الطحال وهما يأخذان ما يغسستذي منهما مسا يشاكل جوهرهما وطبعهما ويبقى الباقي مرّة محضة في الأول ومرّة سودائ في الثاني والبول إلى الكلى جمع الكلية ويغتذي بما فيه من الدم الدسم وإلى المثانة من بعده، ويغتذي كذلك ٠

#### قال في الشرح:

وإنّما لم نتعرّض للبلغم لأنّه لمّا كان في البدن لأن يستحيل إلى الدم عند عوز الغذا وفي البدن فكأنّه ليس فضلاً ، ولهذا ولترطّـــب الأعضا وليس له مصب مخصوص ، والهضم المعدي يأخذه المعا ، وهـو طريق الخروج كما أنّ صفو الكيلوس ينتقل إلى الماساريقا (عروق دقيقة) يند فع الصافي من الكيلوس منها إلى الكبد ثم انّ الغذا الذي صـار كيلوساً لـه بواب وهي المجرى لا أسفل للمعدة ، وإنّما سمّي به لأنّــه منطبق دائماً إلى وقت الحاجة ، فاذا جا وقته إنفتح المجرى وإنحـدر

الطعام وإنطبق، وإذا إنغتح البواب إنحدر الطعام إلى معا يتصل به يسمّى بالمعا الإثنى عشري لأن مقداره في كلّ إنسان إثنا عشر إصبعاً من أصابع نفسه، وهو منتصب قائم في طول الصلب وتجويفه سعة مشل الثقب المسمّي بالبواب، وإذا وصل الطعام إلى ذلك المعا أخذ قوّته وغذاؤه مما شاكل جوهره منه كالمعدة ثم عصر الباقي وأحدره إلى معا يتصل به مستدير منتفّ يسمّيه الأطبّا بالصائم لجذب الكبد كلّ بلّة فيه دائماً فيبقى لذلك خالياً من بلّة الغذا ، وجوهريّته كما يبقى معسدة الصائم خالية ، ثم الخروج البلّة من المعا الصائم بالرشح (أي الترشّح) الصائم خالية ، ثم الخروج البلّة من المعا الصائم بالرشح (أي الترشّح) لذ هو ملتف لا منفذ له ، وإنّما خلق بلا منفذ للحاجة إلى لبث الغذا وطويلاً ليقضي الكبد وطره من جذب بلّة الغذا ورطوبته الجوهريّة كللاً ، وإلى ذلك أشار بقوله : (( وفضل العضوي)) إلى قوله : (( إلى لبسست الغذا ال) .

فهذه الأفعال الثلاثة لثلاث قوى هي امّا نفس الغاذية كما هـو الظاهر أو الغاذية قوّة أُخرى يستخدمها كما ذكرنا ، وإليه أشار بقـوله: (( وتلك أيضاً أربعاً مستخدمة)) إلى قوله: (( وبلغم ودم)) •

قال في الشفاء:

عدد المعا ست : ١ إثنى عشري ٢ الصائم ٣ الدقاق والله المعانية عدد المعانية عدف بالأعور ٥ معاني عرف بالقولون عدم عاني عرف بالمستقيم و المستقيم و

ونظمها الشاعر بالفارسية:

آورده های آدمی اندر عدد شش بیش نیست کردم اورا جمله دریك بیت منظوم ای حکیم اوّلی اثنی عشر پس صائم ودیگری د قبیدی از پس اعور بود قولون وانگه مستقیم

وأمّا النامية: هي قوّة تزيد في اقطار الجسم على التناسبب الطبيعي ليبلغ إلى تمام النشو، وإنّما سمّيت نامية مع أنّها منميت إذ النامي هو الجسم فانّه يحصل له النموّ بهذه القوّة، فهذه القوّة منميسة للجسم والجسم نام بها لا أنّها نامية لوجهين:

(الأول): رعاية المشاكلة مع الغاذية ٠

(والثاني) : إسناد أنفعل إلى السبب، إذ القوّة المنمية سببب لحصول النموّ في الجسم وحصوله فيه مسبب عن القوّة ، فالنموّ الذي هيو فعل المسبب أسند إلى السبب، وقيل : قوّة نامية ، والغاذية خيادم النامية ، وإليه أشار بقوله : ((غاذية نامية ذي خادمة)) .

وأمّا المولّدة: هي التي تغيد المني بعد إستحالته في الرحسم الصور والقوى والأعراض ·

قال في الشوارق:

والمولّد أم قوّة شأنها تحصيل البزر وتفصيله إلى أجزا مختلف وهيئات متناسبة وذلك بأن يفرد جزاً من الغذا بعد الهضم التام اليصير مبدأ شخص آخر من نوع المغتذي أو جنسه ثم يفصل ما فيه من

الكيفيّات المزاجيّة ليمزجها تمزيجات بحسب عضو عضو، ثم يفيده بعده الإستحالات الصور والقوى والأعراض الحاصلة للنوع الذي إنفصل عنه أو لجنسه، والمحققون على أنّ هذه الأفعال مستندة إلى قوى ثلاث على ما عرف في الإنسان وكثير من الحيوانات:

(الأُولى): التي تجذب الدم إلى الأُنثيين ويتصرّف فيه إلى أن يصير منيّا وهي لا تفارق الأُنثيين وتخصّ باسم المحصّلة ·

(والثانية): التي يتصرّف في المني وتفصل كيفيّاتها المزاجيّــة وتمزجها تمزيجات بحسب عضو عضو فتعيّن مثلاً للعصب مزاجاً خاصّـاً وللشريان مزاجاً خاصّاً وللعظم مزاجاً خاصّاً وبالجملة تعدّ موادّ الأعضـاء ويخصّ هذا باسم المفصّلة والمغيّرة الأولى تميّزاً عن المغيّرة التي هــي من جملة الغاذية وذلك لتقدّمها في بـدن المولود .

(الثالثة): التي تغيد تميّز الأجزاء وتشكيلها على مقاديرها وأوضاع بعضها عند بعض وكيفيّاتها وساير ما يتعلّق بنهايات مقاديرها

وبالجملة: تلبس كل عضو صورته الخاصة به فتكمل وجود الأعضاء وهذه يخص باسم المصورة ومحلها المني كالمفصلة، وفعلها في الرحم وكلام القوم مردد في أنّ المولّدة إسم للقوى الثلاث جميعاً أو للمحصّلة وحدها أو للمفصّلة معاً:

(الأول): صريح الشفاء، والمفهوم من الإشارات.

(الثاني): مذهب بعض الأقدمين •

(الثالث): مذهب الجمهور٠

ثم أنّ إسناد التصوير إلى هذه القوى بأطل ، وسيأتي بيانـــه ، وإلى قوّة المولّد ة وما تحتها أشار بقوله : (( لحفظ نوع قوّة مولّد ة)) إلـــى قوله : (( في الرحم)) •

ثم ان قوله: (( من فضل آخر منيّاً مورد ه)) في ورود مادّ المنسي خلاف بين فحول الأطباء ، فمذ هب البقراط ان جمهور المني مسسن الدماغ فانه ينزل منه إلى العرقين اللذين خلف الأثنين ثم منهما إلى النخاع الذي هو خليفة الدماغ ومنه إلى الكليتين ثم إلى العروق التي تأتي الأُنثيين ، ولهذا قطع ذينك العرقين يقطع النسل ·

وقال الشيخ:

أنا أرى أنّ المني ليس عجب أن يكون من الدماغ وحسده وإن كانت خميرته منه بل يجب أن يكون له من كلّ عضو رئيس عن وفر الأعضاء الأُخرى رشيح ·

أقول: التشابه بين الوالد والمولود في الأعضاء يؤيّد قول الشيخ. وقال القرشي:

مادّة المني هي الرطوبة المبسوطة على الأعضا الطل وبالتسخير تصعيد إلى الدماغ ولبرد الدماغ تبرد وتكاثف، ثم تنزّل من العروقين التي خلف الأُنثيين إلى النخاع هكذا إلى الأُنثيين، وفيهما يكمين تعديله ويزجّه بالمولّدة •

أقول: كون المني الهضم الرابع على هذين القولين أظهر، فان الهضم الرابع إنّما هو في الأعضاء المتشبّهة بالضد في اصقاع البدد ن

فهو كالصل المنبث في الأعضاء، ثم انه كما سمعت من الشوارق أثبيت اعكماء للنفس قوّة يصدر عنها التصوير والتشكيل بشكل نوع ذي القسوّة ونكنّه شطط كما عن المصنّف في المتن أو باطل كما في التجريد ·

قَالَ العلامة الطوسي (رحمه الله):

المصوّرة عندي باطلة لا ستحالة صدور هذه الأفعال المحكّمة المركّبة عن قوّة بسيطه ليس لها شعور أصلاً ·

وقال العلامة (قدّس سرّه) في الشرح:

والحق ما ذهب إليه المصنّف من أنّ ذلك محال لأنّ هــــذه الأشكال والصور أُمور محكمة متقنة ، فلا قصــر عن طبيعة غير شاعــرة بما يصدر عنها بل يجب إستنادها إلى مدير حكيم ، وأيضاً فانّ هــذه التشكيلات أُمور مركّبة والقوّة البسيطة لا يصدر عنها أشياء كثيرة بـــل شكلها في محلّها البسيط هو الكرة فتكون هذه المركّبات على شكـــل الكرات وهو باطل ، إنتهى .

وقال المصنّف مي الشرح:

ولديّ ذا شطط لبطلان إستناد هذه الأفعال العجيبة إلى قوّة عديمة الشعور بل هي مستندة إلى الملائكة المدبّرين الفاعلي بالتسخير لأمر الله تعالى ، إنتهى ·

وإلى هذه القوّة أشار مع دفعه بقوله: (( وقوّة يفعل شكلاً ذي خطـط

طبعاً لديهم ولديّ ذا شطط))

# غُرر في القوى الحيوانية

((كما كثيف الخلط أعضاء بدا لطيغة روحاً بخاريّاً غــــدا)) ((من أيسر التجويف للقلب انبجس وهو السراج الزيت الأيمن اقتبس)) ((والحسّ والحركة نوره انشعيب وحرّه الشهوة دخنه الغضب)) والقلب فيه جاذب لأعدله)) ((نقسطه أمسك ثم أرسيلا للشريان ما انتقى واعتـــدلا)) ثم طبيعي وحيوانييي) ((وما إلى الدماغ عدلاً سمكا يقبل ما حس وما قد حركا))

```
((والنور الاسفهبد هذا مظهــره
منه مطایا رتبتها عسکــــره))
             ((بل عرشه غالبه المثالـــــــــــى
((في اللطف والشفيف يشبه الفلك
ومنه قسط في الشرائين سلـــلك))
            ((فما يعدّ العضو للحسيية)
دبّر ذا الروح فحيوانــــيّة))
             ((بسط وقبض القلب والشريـــان
لها لروح الروح ينسبــــان))
             ((وكونها تحرّك القلب اشتهـــر
لدى أطبّائهم إلا من نـــدر))
             ((أمَّا الشرائين ففيهنَّ اختــلف
آراؤهم من سلف ومن خلسف))
             ((فهل على التوتير تحوي تصعـــد
بلا انبساط وانقباض يوجـــد))
             ((أم هل على بسط وقبض نبضت
وذا بأن يكون قلباً تبعــــت)
              ((من بسطه تقبض تبسط انقبـــض
فالقول بالمد والجزر انتهـــض))
             ((أو بتشاكل تكون تبعـــــه
كما إذا حرّك اصل فرعـــه))
                    ( 414 )
```

((او ذان بالطبع من الشرايان وجا بشرطين له ضــــدّان))
((أو ذان من جاذبة دافعـــة للروح واغتــذائه ذا استتبعــه))
((أو أنّ حيوانيّة ذا تقتضـــي لا أنّه حركتها بالعـــرض))
((واختلفت مع ما بقلب بالعدد لا نوعا أقوال وذا منها اسـد))

#### يعنى:

كما ان الخلط الكثيف بدأ أعضا والخلط اللطيف صار روحاً رحاً بخارياً غدا ، من التجويف الأيسر للقلب إنبجس أي ظهر البخار وهو أي الروح كالسراج والتجويف كالمسرحة اقتبس الزيت من تجويف الأيمن ، والحسّ والحركة نور هذه السراج انشعب وحرّه الشهوة ودخانه الغضب ، وزيته عبارة عن الدم الذي صفى من فضله عند ما فارق الكبد والقلب فيه أي من الدم جاذب لأعدله أي أفضله ، وقسطه أي نصيب

أمسك ثم أرسل للشريان ما انطقى أي ما هو المختار منه واعتدلا ، وذلك الروح البخاري ثلاثة فنفساني فمنبعه الدماغ ثم طبيعي منبعه الكبــــد وحيوانيّ منبعه القلب ، وما من ذلك الروح إلى الدماغ عدلاً سمكـــاً أي إرتفع يقبل قوّتي الحسّ والحركة ، والنور الاسفهبد (أي الــــروح الإنساني) هذا مظهره منه أي من هذا الروح مطايا (أي مراكب) ركّبتها عسكره أي عسكر النور الاسفهبد ، بل عرشه أي سريره قالبه المثالي يعني انّ متعلّقه الأول هو الصورة المثاليّة كالنوم كما أنه في النوم يظهر فـــــي المقالب المثالي وبه يمشي ويبطش ويبصر ويسمع وغير ذلك ثم همذا المجالي متعلَّقه الثانوي والثالثي ، ثم انَّ هذا الروح في اللطف والشفيف يشبه الفلك سيما ما صعد منه إلى الدماغ فاعتدل مزاجه فحدثت فيه ثقاله مرآتيّة يصلح لظهور العالم المثالي والملكوتي فيه ومنه أي من هـــذا الروح قسط للشرائيس سلك ليثبت في جميع أطراف البدن فمسا أي قوّة يعد العضو للحسيّة دبّر ذا الروح فحيوانيّة وذلك التدبير يبســط وقبض القلب والشريان ينسيان لها أي النقرة الحيوانيّة لروح الروح أي \_ لفرح الروح ، وكونها أي كون القوّة الحيوانيّة تحرّك القلب لدى طبـــاع الحكما اشتهر إلا من ندر منهم ، أما الشرائين فاختلف آراؤهم فيهـن من السلف والخلف من الحكماء، فهل حركة الشرائيس بنحو الإرتفساع والا نخفاض يكون بلا إنبساط وإنقباض يوجد ، أم هل على نحو بسلط وقبض نبضت أي تحرّكت وذا أي هذا التحرّك على كلا شقيه إما أن يكون بالتبعيّة لحركة القلب وإما أن يكون بالاءستقلال والأول أي القول بتبعيّة

القلب ينشعب على قولين أحدهما: بأن تكون الشرائين تبعة القلب من بسط القلب تقبض الشرائيين ومن قبضه تنبسط فهذا القول بالمد والجزر إنتهض والآخر تكون التبعيّة بالتشاكل لا التخالف وإليه أشــــــإر بقوله ، أو بتشاكل تبعة الشرائين القلب ما لا يكون إنبساطها بانبسا وانقباضها بانقباضه لا بتخالف كما في القول الآخركما إذا حرك أصل فرعه كالشجرة والثانى أي القول بالتحرّك بالاستقلال يتشعّب على أقوال أحدها ، أو ذان أي البسط والقبض بالطبع من الشريان يفي انّ الحركة مستندة الى طبيعتها وهذا جاء له بشرطين للطبع ضدّان اذا عسرض له الروح تبسطه واذا عرض له احتراق تقبضه ثانيها ، أو ذان أي \_\_ البسط والقبض من جاذبه ود افعه للمسسسروح واغتذاؤه ذا أى ـــ القِسط والقبض استتبعه أذ الروح مغتذ بالهواء ، وثالها ، أو أنَّ القَوَّة ا الحيوانية ذا تقتضى لا ان حركتها أي الشرائين بالعرض لحركة القلب أي لها قوَّة حيوانيّة على حدة ورا ما للقلب واليه أشار بقوله ، واختلفت ( قوّتها الحيوانيّة) مع ما أي مع حيوانيّة قائمة بقلب بالعدد لا بالنسوع يعني: نوع الحيوانية في كليهما واحد إلا أنها إثنان بالعدد وذا أي القول بأن حركتها بالقوّة الحيوانيّة القائمة بها أسدّ الأقوال ·

أشار في هذه الغرر إلى القوّة الحيوانيّة وإلى مسائل من مسائل لل التشريح والطب، ترتقي إلى تسعة مطالب، نذكرها في طيّ العلمد د المذكور:

(۱): اعلم ان كتب الحكما خالية عن ذكر القوى الحيوانيسة والشيخ لم يذكرها في كتبه الحكمية ولكن أثبتها في كتاب القانون، وقال المصنف: هذا الإطلاق في عرف الأطبّا أكثر حتى أن كتب كثير مسن الحكما خالية عن ذكر القوّة الحيوانيّة بهذا المعنى، والمراد بها القوّة التي تغعل إنبساط القلب والشرائيين وإنقباضهما للترويح ونقض البخار الدخاني، وهذه هي المقابلة للقوّة النفسانيّة والقوّة الطبيعيّة النباتيّة الدخاني، وهذه هي المقابلة للقوّة النفسانيّة والقوّة الطبيعيّة النباتيّة الدخاني،

(۲) : انّ الدم الذي هو من الأخلاط ينقسم في الكبد إلى كثيف ولطيف، فمن الكثيف بعد وروده إلى الأوردة إلى الجداول إلى السواقي إلى الرواضع إلى العروق الشعريّة يصير أعضاء اللبدن بدلاً عمّا يتحلل من كلّ عضو، واللطيف ينجذب من الكبد إلى التجويدف الأيمن من القلب فيعمل فيه القلب بحرارته فيحصل منه بخار سار مسن التجويف المذكور الى التجويف الأيسر من القلب فتعمل فيه حرّاً أي تعمل التجويف المذكور الى التجويف الأيسر من القلب فتعمل فيه حرّاً أي تعمل حرارة القلب في البخار الساري حرّاً فيصير روحاً حيوانيّالطيفاً شبيها في لطافته بالأجرام السماويّة، وهذا الروح حامل القوّة التي بها يستعدد الأعضاء لقبول الحسّ والحركة وهي المبدأ القابل لهما، كما انّ القدوة النفسانيّة هي المبدأ الفاعلي لهما، فهو أي ذاك السروح كالسسراج والتجويف الأيسر كالمسرجة والدم الصافي الذي يرد من الكبد إلى التجويف الأيمن من القلب كالزيت والحسّ والحركة كالنور الحاصل مسن

ذاك السراج والشهوع كحرارته والغضب كدخانه وإلى هذا المطلبب أشار بقوله: (( والقلب منه أشار بقوله: (( والقلب منه جاذب لأعدله)) ٠

(٣) : ثم أنّ القلب أمسك قسطه من هذا الدم وأرسل منسها المختار منه إلى الشرايين ليكون كالبذر للنبت ، فأنّ الدم فيها قليسل والروح كثير والأوردة بعكس ذلك، وإليه أشار بقوله : ((ثم أرسلا)) إلخ ٠

(۴): فالروح البخاري يتكون من لطيف الدم بعد عمل القلب فيه بحرارته التي هي خاصّيته، وهذا الروح حامل قوّة قبول الحلل والحركة وبها يستعدّ الحيوان لهما، وإلى المطالب المذكورة في ضمن الأرقام المذكورة أشار المصنّف بقوله: ((لطيفة روحاً بخاريّاً غدا)) •

(۵) : الروح البخاري ينقسم إلى ثلاثة أرواح كالقوى حيث علمت أنها طبيعة نباتية وحيوانية قلبية ونفسانية دماغية ·

أمّا الروح النفساني روح منبعه الدماغ ومجراه الأعصاب · وأمّا الروح الطبيعي منبعه الكبد ومجراه الأورد · · وأمّا الروح الحيواني منبعه القلب ومجراه الشرائين ·

ثم أنّ الروح النفساني الذي يرتفع إلى الدماغ يعدّل في بعض الشرائين بكسر سؤرة حرّه الذي إكتسب من القلب الحارّ ببرد الدماغ فيصير بذلك قابلاً لقوّتي الحسّ والحركة، وإلى هذا الأمر أشار بقوله: ((وثلّث الروح )) إلى قوله: ((ما قد حرّكا))

(۶) : هذا الروح النفساني من بين الثلاثة يكون مظهر النفسس (۶)

الناطقة ومتعلّقة، وبواسطته يتعلّق بقشره الذي هو البدن إذ لابد من تصرّف اللطيف في الغاية (النفس الناطقة) في الكثيف في الغايسة (البدن) من متوسّط (الروح البخاري النفساني) يناسبهما ويكون مطايا ومراكب عسكر هذا النور الاسفهبد (أعني النفس الناطقة) من هــــذا الروح فتركبها، والمراد بعسكر النور الاسفهبدي هو القوى التي يكون حاملها ذلك الروح البخاري، فكأنّه مطيّة لها، ولكنّ الحق أنّ متعلّق النفس الناطقة الأول هو الصورة المثاليّة، وهذا الروح متوسّط فــــي اللطافة بينها وبين ما دونه كما أنه أي النفس الناطقة يظهر في النسوم في القالب المثالي وبه يمشي ويبطش ويبصر ويسمع ويخاطب ويخاطب ويخاطب وهذا يرشدنا إلى تجرّدها لما أنّها تكون تارة بارزة في هذا البـــدن وهذا يرشدنا إلى تجرّدها لما أنّها تكون تارة بارزة في هذا البـــدن الطبيعى وتارة تاركة إياها وظاهرة بالصورة المثاليّة ·

ثم هذه المجالي أي الروح البخاري والبدن متعلّقة الثانــــوي والثالثي ، وإلى الأمر السادس أشار بقوله: (( والنور الاسفهبد هـــــذا مظهره)) إلى قوله: (( هذه المجالي )) •

(Y): هذا الروح البخاري يشبه للفلك في لطافته وشفّافيّسته سيّما القسم المتصاعد منه إلى الدماغ لاعتدال مزاجه بتردده في تجايفه الباردة، فحدثت فيه صحقالة مرآتيّة يصلح لظهور العالم المثالسي والملكوتي فيه ومنه قول العرفاء في الإنسان: شيء كالفلك، ثم انه قسط من هذا الروح سلك في الشرائيسن لينبث في جميع أطراف البدن، وإليه أشار بقوله:

## ((في اللطف والشفيف يشبه الفلك ومنه قسط في الشرائيين سليك))

(٨): إذا عرفت هذا كلّه فاعلم أنّ تدبير البدن يكون بالقوم التي يعد العضو للحياة وهو القوة الحيوانيّة ، وتوضيحه:

(انه عرّف القوّة الحيوانيّة بتعريفين: أحدهما القوّة المعسدة للحسّ والحركة، وثانيهما ما عرّفه في الشرح من أول الغرر من أنّها قوّة تفعل إنبساط القلب والشرائيين وإنقباضهما للترويح، فقوله: ((فمسا يعدّ العضو ودبّر ذا الروح)) إشارة إلى التعريف الأول أي القوّة التي يعدّ العضو لكونه حيّاً ويدبّر الروح البخاري قوله: ((قبض وبسط)) إشارة إلى التعريف الثاني، وفي كلمة: ((روح الروح)) إشارة إلى ما فسي التعريف الناني، وفي كلمة: ((روح الروح)) إشارة إلى ما فسي التعريف المذكور في أول الغرر من كون القوّة الحيوانيّة مدبّراً للسيوح البخاري فيكون التعريف الثاني جامعاً للرسمين كما أفاده في الحاشية البخاري فيكون التعريف الثاني جامعاً للرسمين كما أفاده في الحاشية بقوله: ((فيه جمع بين الرسمين))

وكيفيّة تدبيره: انّ القلب والشريان إنبساطهما وإنقباضهما لترويح الروح ينسبان إليها أي إلى هذه القوّة، وبعبارة أُخرى: تحرّك القلب والشريان الذي يكون به تدبير البدن يكون من هذه القوّة الحيوانيّة، وإليه أشار بقوله: ((فما يعدّ العضو للحيية)) إلى قوله: ((ينسبان)) •

(٩): قد عرفت انّ حركة القلب يكون من القوّة الحيوانيّة وهـذا هو المشهور بينهم إلا النادر ولكن في حركة الشرائين خلاف وأقـــوال أخر غير القول باستنادها إلى القوّة الحيوانيّة ·

وملخص الأقوال: اته حركة الشرائين هل هو بمجرّد الإرتفاع والإنخفاض من دون أن يتسع بالإنبساط أو يضيق بالإنقباض بل يكون على التوتير أي وتيرة واحدة أو هي بالبسط والقبض يتحرّك ، شما أنّ الحركة الإنبساطيّة والإنقباضيّة لها هل تكون بتبعيّة حركة القلب أو يكون بالإستقلال ، والأول منهما أي الحركة الطبيعيّة يتشعّب على قولين :

(الأول): أن تكون تبعيّتها بحيث من بسط القلب يحصـــل الإنقباض لها، ومن قبضة الإنبساط، فهذا القول هو القول بالمـــد والجزر، وذلك لأنه إذا إنبسط القلب بالحركة التي فيه توجّه الــروح إليه من الشرائين فسقبض الشرائين وإذا إنقبض القلب توجّه ما فيه من الروح إلى الشرائين ولزم إنبساط الشرائين.

(الثاني): أن تكون حركة الشرائين متشاكلة بحركة القلب وتكون بتبعيّتها للقلب بنحو التشاكل بأن تكون إنبساطها بانبساطه وإنقباضها بانقباضه لا بالتخالف كما في الأول، بل يكون حركتها فرع حركة القلب طابق النعل بالنعل كحركة فروع الشجرة وأغصانها إذا حرّك أصلها ٠

والثاني: أي القول بالإستقلال يتشعّب على أقوال ثلاثة:

(الأول): أن يكون البسط والقبض للشرائين بالطبع ولكنّه مشروطاً بشرطين له أي للطبع ضدّان، فطبيعة الشريان إذا عرض له الروح الذي فيه نما من شأنه أن ينبسط، وإذا عرض له إختراق تقبضه كالطبيعة الأرضيّة تقتضي السكون في الخير الطبيعي بشرط وجهدان الحالة الملائمة والحركة إليه بشرط فقد انها ·

(الثاني): أن تكون الحركة بالإستقلال أيضاً مع كون مبدداً الحركة قوّة طبيعيّة في الشريان من الجاذبة والدافع المعتبية لاغتداء الروح البخاري من الهواء عند صاحب هذا القول ·

(الثالث): أن تكون حركتها بالإستقلال بقوة حيوانية على حدة وراء ما للقلب المخالفة لما في القلب بالعدد والمتماثلة معها بالنوع لتماثل أثرهما ، وهذا القول الأخير مذهب المحققين وهو أسد الأقوال لإستحكام دليله ، ودلائل الأقوال وترنيفها يطلب مسسن المطوّلات كشرح القانون للعلاّمة الشيرازي ·

(( تمـــثيل)) :

((فالقلب والشريان كالمستوقد

والصدر مثل منضـــح مفــرج)) ((أو أنها قيان لعبـــت

دنت وبانت طغرت ما فطرت))
((فالقلب من صدروذا من خارج
مستنشق خمس بواحد یجی))

يعني: انّ القلب والشريان كالمستوقد للحدّ ادين ووقود هــــا عبارة عن دم كالفحم إذ إستوقد ، وهذه القــوّة أي قوّة حركة القلــــب

كالذي يؤجم النار والصدر أي الرية كمثل المنفخ (دم كوره آهنگر) مفرج أي يفرج القلب، فالقلب يستنشق من صدر (رئة) وذا أي الصدر مسمن خارج تستنشق وفي تنفس واحد يجي أي يكون للقلب قبض وبسط خمس مرّات.

أشار في التمثيل إلى مثالين للقلب والشريان:

(الأول): وحاصله انّ القلب والشريان كالمستوقد للحمداد ونار هذا المستوقد عبارة عن الدم الذي يجري فيه كالفحم الموقد والقوّة الحيوانيّة مؤجج هذا النار والصدر الجاذب للهواء من الخارج كالمنفخ للحدّاد والمفرّح للقلب والشرائين ·

وقال العلامة الآملي في حاشيته بالفارسيّة:

قلب وشریان چون کوره آهنگری است وخون در قلب وشریسان چون آتش آن کوره همچون زغال برافروخته شده وقوه حیوانیه چسون برافروزنده آتشاست، وسینه بجهت آنکه هوارا از خارج وارد میکنسد چون پتك آهنگری است که موجب ترویح قلب وشرائین قریب به قلسب

(الثاني): انّ القلب والشرائين وأرواحها في إنبساطه وإنقباضها كالإماء المغنّيه والقيان اللاعبه دنت كلّ واحده منها إلى الآخر تاره وبانت وبعدت تاره أخرى قد طفرت ما فترت عن الحركات ومنه قول الشاعر:

((حفت بستر كالقيان تلحقت خضر الحرير على قوام معتدل)) ((فكأنها والريح جائت تميلها تبغي التعانق ثم يمنعها الخجال))

ثم أنّ القلب يجذب الهوائ من الصدر، والصدر يجذب مسن هوائ خارج، ثم هوائ خارج، ثم الأول من هوائ د اخل والثاني من هوائ خارج، ثم أنّ القلب ينبسط وينقبض خمس مرّات في مقابل تنفّس واحد للصدر معتدل .

وإلى هذه المطالب الثلاثة أشار بقوله: (( فالقلب)) إلى قولـــه: (( يجى )) .

((فائىد،))

الشرائين جمع الشريان بالفتح والكسر، وهو العرق النابـــــض المتحرّك في مقابل الوريد الذي هو العرق الساكن ·



# غُرَر فِي النّفس لِنَاطِقة

((النفسس في الحدوث جسمانيسة

وفي البقاء تكون روحانيّـــــة)

((فأعور جسمها شب

كما يحدُّها الذي نزهـــها ))

((لم تتجاف الجسم إذ تروحت

ولم تحاف الروح إذ تجسَّدت))

((فكلّ حدّ مع حدّ هــو هـــو

وإن بوجه صح عنه سلـــبه))

يعني: النفس في الحدوث جسمانية يعني: انّ النفس جسمانيّة الحدوث وروحانيّة البقاء، فأعـور أي الذي عميت عينه اليمنى قـال بجسميّة النفس ومشابهتها بالأجسام الطبيعيّة كما انّ الذي ينزّهها عن البدن وقواه يحدّها ويجعلها محدودة، لم تتجاف الجسم إذ تـروّحت أي تجرّده يعني في عين تجرّده لا يشذّ عن حيطة الإشراقيّة أي قـيوّة وكذلك لم تحاف عن الروح اذا تجسّدت بل هو الأصل المحفوظ والنسخ الباقي فيهما، وكل حدّ مع حدّ هو هو يعني: كل مرتبة من مراتب النفس مع مرتبة أخرى هو هو باعتبار انّ النفس ناظمة شتاتهما وان كان بوجــه آخري صحة عنه أي عن كل متحد .

أشار في هذه الغرر إلى أنّ التحقيق كون النفس في الحسدوث جسمانيّة وفي البقاء روحانيّة، وقبل شرح كلام المصنّف (رحمه اللّسه) ينبغى أن نشير إشارة إجماليّة إلى الأقوال المعتبرة في هذا المقام:

اعلم أن الأقوال في باب النفس كثيرة يبلغ إلى ما يقرب مــــن ثلاثين قولاً نقلها العلامة في البحار في كتاب السما والعالم في بــاب النفس والعمدة منها أقوال :

- (۱): القول بتقدم وجودها على البدن، وهذا هو الظاهسر من بعض الروايات كقوله: ((إنّ الله خلق الأرواح قبل الأبدان))، وما ورد في الشريعة من عالم الذرّ كما لا يخفى على الناظرفي كتسسسب الأحاديث.
- (۲): القول بقدم وجود ها وهو الظاهر من كلام أفلاطون وبعض
   من تبعه من الإشراقيين ٠

قال المصنّف في الحاشية:

اعلم انّ الإحتمالات التي لها قائل أربعة في هذا العقام:
(الأول): انّ النفس جسمانيّة حدوثاً وبقاء وهذا مذهــــب
القائلين بتجسّمها من المتكلّمين والطباعيّة والدهريّة الذين حكى اللّــه
تعالى عنهم في كتابه المجيد بقوله: \*إن هي إلا حياتنا الدنيا نمــوت
ونحيا وما يُهلكنا إلا الدهر \*، وهؤلاء تحزّبوا أحزاباً ، فمنهم من يقول:
إنّها الروح البخاري، وانها جسم لطيف سار في البدن سريان الماء في

الورد والنارفي الفحم، ومنهم من يقول: إنّه الدم لما سمع أنه يقسال: النفس السائلة على الدم إلى غير ذلك من الأقاويل الباطلة، وقسد قيل: في النفس أربعون قولاً •

(الثاني): إنها روحانية حدوثاً وبقاء ، وهذا قول المشائي القائلين: إنها مجرّدة ذاتاً لا فعلاً حدثت في الجنين في الشائلين: إنها منطبعة فيه ·

(الثالث): القول الذي قلنا به وهو قول صدر المتألهين مسن الحكما وكثير من العرفا وهو أنها جسمانية الحدوث روحانية البقساء وما يقول العارف الشيخ فريد الدين (رحمه الله):

((تن زجان نبود جدا عضوی از اواست

ناظر إلى هذا ، والمراد بالجز التناهى الشدى بالنسبه إلى النور الغير المتناهى شد ومد وعد ه ·

جان زگل نبود جدا جزوی از اواست)

(الرابع): عكس هذا أي تكون روحانيّة الحدوث جسمانيّ وهذا أي بعض النفوس على قول التناسخيّة، فأنّ النسسور الاسفهبد كان روحانيّا طاهراً في أول الأمر فأذا سكنت في الصيّ عدة وتلسوّت بلوث الصفات النباتيّة والحيوانيّة صارت جسمانيّة أي شديدة التعلّق بالأجسام والطبيعة ولوازمها لا جسماً إذ فرق بيّن بين الجسم والجسماني، ولا جسمانيّاً كالمنطبعات بل هذا في البعض شيء يقولبه الكلّ من أهل التحقيق فأنّ النفس إن كانت كذا صارت داخله فسيء

الجسم غالبة عليها أحكامه إلا أنها تصير في النشأة الأُخرى جسمانيّة برزخيّة وأُخرويّة لا كن إلى عالم المعنى ، ويتخلّص عن عالم الصـــور ، وقول المولى في المثنوي :

((این به خاك اندر شد وگل خاك شد

وآن نمك اندر شد گل خاك شلد ))

ناظر إليه، إنتهى •

إذا عرفت ذلك فالقول الثالث من هذه الأقوال هو مختـــار المحققين وتبعهم المصنّف وقال: النفس في الحدوث جسمانيّة وفـــي البقاء تكون روحانيّة ·

وتوضيحه: إنّ النفس في الإبتدائ حكمها حكم الطبايع المنطبعة في المادّة بمعنى أنه لا يكون لها وجود إلا باضافتها إلى المللات فالإضافة إلى المادّة داخلة في وجود ها ولو قطعت الإضافة إنقطلل وجود ها، وفي الإنتهائ بعد الحركات الجوهريّة والإستكمالات الذاتيّة والوصفيّة تصير مجرّدة وتكون في زمرة المجرّدات، وإن أردت زيللات توضيح فاستمع لما يتلى:

اعلم ان إضافة الشيء إلى شيء يتصوّر على نحوين:

(الأول): أن يكون الشي عير متقوّم بالإضافة لا مهيّة ولا وجوداً بل يصير مضافاً بطريان الإضافة المقوليّة إليه من الخارج ، وذلك كالإبن والأب أو البنا والبنا والبنا ، فأنّ الأب وكذا البنّا لا يحتاج ايّ واحسد منهما في وجود ه أو مهيّته إلى وجود الإبن أو البنا وذلك أنّ البسنا يمكن أن يزول منه ما يه يكون بنا أ ، ولكنّه بعد إنسان لعدم كسسون

الإضافة مقومة لما هيته ولا لوجود ٠٠

(الثاني): أن يكون الشيء في مهيّته أو وجود ه أو في كليهما متقوّماً بالإضافة أي يكون وجود ه من حيث وجود ه مضافاً إلى شيء آخر مثلاً بحيث يكون لوجود ه الإضافة إلى شيء لا أنّ له وجوداً مستقللاً يطرأوه الإضافة حتى يكون وجود ه شيء ووجود إضافته إلى الآخر شيء تخر كما كان في القسم الأول بل يكون وجود ه من حيث هو وجلسود هضافاً إلى شيء آخر بحيث تكون إزالة إضافة وجود ه إلى شيء آخر عين إزالة وجود ه بضافاً إلى شيء آخر بحيث لا محالة لو وجد وجد مضافاً إلى شديء أخر، وليس مما وجد ثم طرأه الإضافة إلى شيء آخر كما هو واضلم أفاضافة النفس إلى الجسم من النحو الثاني فلا تغفل في المعاه المنافة النفس إلى الجسم من النحو الثاني فلا تغفل في المعاه المنافة النفس إلى الجسم من النحو الثاني فلا تغفل في الغير المنافة النفس إلى الجسم من النحو الثاني فلا تغفل في الغير المنافة النفس إلى الجسم من النحو الثاني فلا تغفل في المنافة النفس إلى الجسم من النحو الثاني فلا تغفل في المنافة النفس إلى الجسم من النحو الثاني الجسم من النحو الثاني الجسم المنافة النفس إلى الجسم المنافة النفس إلى الجسم المنافة النفس إلى الجسم من النحو الثاني المنافة النفس إلى الجسم المنافة الم

إن قلت: كيف يكون الجسم وإطبيعة وغيرهما من مراتب النفسس مع انتها مجرّدة، قلت: إنّ لكلّ منها (أي الجسم والطبيعة وغيرهما) اعتبارين: اعتبار أنّه لا بشرط، واعتبار أنّه بشرط لا ، بمعنى اعتبار كونه في الحركة والإستكمال واعتبار الوقوف والفعليّة ، وبالاعتبار الأول يكون معدوداً من مراتب النفس، فلا إستغراب في كون النفس هسسى الطبيعة أعني الصورة الجسمية أو الجسم المطلق أو الهيولى الأولسى أو الصورة النوعيّة أو الجسم الخاص الذي هو الجسم بشرط شي بعسد اعتبارهما (أي النفس والجسم) لا بشرط، والمراد باعتبار اللا بشرطسيّة في المعدوديّة عني المعدوديّة وي المقام هو اعتبار كون الشي في الحركة والإستهلاك وعدم المحدوديّة بحدّ دون حدّ ، وباعتبار بشرط لا هو الوقوف على حدّ محدود وعسدم وقوف الإنسان على حدّ بل كسره كلّ حدّ يرد عليه وتجاوزه عنه إلى أن

يبلغ إلى مرتبة لا يدركها الوهم هو مقام ظلوميّة الإنسان الذي هو عين العدل ومقام ضعفه الذي هو عين القوّة ·

((ظلم از آنکه هستی خصصودرا ساخت فانی بقا سرمصدرا)) ((جهل او آنکه هرچه جز حق بسود هستی او زلوح دل بسندود )) ((نیك ظلم که عین معدلت اسست نفر جهلی که منفر معرفت است))

وقال صدر المتألّبين في الجواب عن هذا الإشكال مختصراً:
إن النفس في الأول هي الطبيعة ثم تتحرّك بالحركة الجوهريّة الإستكماليّة فتحصل لها الروحانيّة بنحو الوضول إلى الغايات ولا يسرد عليه إشكال كما يرد على القول المشهور من حدوث النفس عند حدوث البدن(على خلاف قول المحققين وهو القول بحدوث النفس بعيسن حدوث البدن بمعنى انّ هذه حدوث واحد لا حدوثين) بأنّ إستعداد الحدوث في الكون في زمان مخصوص كيف يجتمع مع التجرّد ومع كون البدن حامل إستعداد حدوث النفس كيف لا يكون حامسل إستعداد فساده، فانّه ليست النفس في أول أمرها روحانيّة بل في أثر الإستكمال يحصل له التجرّد فلا يرد الإشكال على هذا القول التجرّد فلا يحود التجرّد فلا يرد الإشكال على هذا القول الإستكمال يحصل له التجرّد فلا يرد الإشكال على هذا القول التحرّد فلا يحود التحرّد فلا يحد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يحد الاستكمال يحصل له التجرّد فلا يرد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يرد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يحرد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يحرد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يحرد الإشكمال يحصل له التجرّد فلا يرد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يحرد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يحرد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يرد الإشكال على المحرّد فلا يرد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يرد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يرد الإشكال على هذا القول المحرّد فلا يرد الإشكال على المحرّد فلا يرد الإشكال على المحرّد فلا يرد الإشكال المحرّد فلا يرد الإسكال المحرّد فلا يرد الإسكان المحرّد فلا يرد المحرّد فلا يرد المحرّد فلا يرد المحرّد فلا يرد المحرّد فلا يرد

### قال في الشرح ما حاصله:

الأولى والأحق أن يقال: إنّ النفس علّة وتلك المراتب إشراقاتها لا أنها مراتب لها بل هي مراتب للاشراقات التي هي معلولة للنفسس

وقد شبّهوا النفس في إستكمالاتها بمراتبها الحرارة تحدث في فـــحم من نار مشتعلة تجاورة ثم تشتد تلك الحرارة بالتحمّر والتشعّل والتنسوّر (و الفرق بين التشعّل والتنوّر أنّ الأول هو صيرورة الفحم ذا شعـــلة والثاني إنبساط شعلة على ما حوله وإضائته له فتكون مرتبته باعتبـــار إضائته بعد إشتعاله إليه) •

إذا عرفت ذلك تعرف أنّ القائل بكون النفس جسماً لطيفـــاً سارياً في البدن أو أنّها أجزا اصليّة في البدن أو أنّها جز لا يتجــزّى في القلب أو نحو ذلك أعور واحد العين ينظر إلى الأشياء بعيــــن واحدة ويكون بذلك مشبها للنفس بالأجسام الطبيعية كالذي إجترا بالقول بنحو ذلك في المبدأ الأعلى من الطائفة المشبّهة والعارف يقول فان قلت بالتشبيه كنت محدداً ، وإن قلت بالتنزيه كنت مقيداً ، وإن \_ قلت بالأمرين كنت مسدداً ، وكنت إماماً في المعارف سيّداً ، كما انّ القائل بتجرُّد ها عن البد ن وتنزهها عن الإضافة إليه يجعلها محدوداً بحد وواقفا عن السير والجد كالفلاسفة الذين يقولون بتجرُّد ها عـــن البدن إلا أن لها إضافة طارية وتعلّقاً بالبدن كتعلّق الربّان بالسفينة والملك بالمدينة، وهذا التنزيه بالنسبة إلى قوّة من قواها التي تسمّى بالعاقلة: حق، وأمّا بالنسبة إلى المراتب الأخر فغير صحيح بـــــل النفس في حال تجرّد ها وتروّحها لا يشد لم تتجافى عن الجسم بـــل إشراقاته تصل إليه، ولا يشدُّ الجسم عن حيطة إشراقه كما انَّ الجسم لم يكن بمعزل عنها حين تجسدت بل هو الأصل المحفوظ والسنخ الباقي فيهما من أول كونها نطفة بل ترابا إلى أن يصير عقلاً بالمستفاد باعتبار حركته الجوهريّة وبكونها عين الوجود الذي ما به الإشتراك فيه عين ما به الإمتياز، ويترتّب عليه كون إستكمالها وتدرّجها في مدارج الكمال وحركتها الصعوديّة على نحو اللبس بعد اللبس لا اللبس بعد الخلع وإلى جامعيّة النفس أي يكون جسمانيّة الحدوث روحانيّة البقاء أشار بقوله:

((فأعور جسمها شبهه سلم الذي نزهله الذي نزهله الله الذي نزهله الذي الم تتجاف الجسم أو تلم تجلف الروح إذ تجسدت))

ثم ان النفس في كل حد مع حد آخر هو هو باعتبارها لا بشرط ومن ناحية أن النفس ناظمة شتاتها وجامعة بين متخالفاتها وأن وجود ها الذي هو الأصل عين الوحدة والتشخص وعرفت فيما سبق في بحصد الحركة كيفية بسبقا الموضوع وأنه بواحد بالعموم وهو صورة ما وواحسد بالشخص وهو رب نوعه الذي هو وجوده المثالي، وبوجه آخر وهو اعتبار بشرط لا يصح عن كل حد سلبه أي سلب الحد الآخر ولكن النفسس لا نقع في عرض الحدود بل في طولها كأنها صور هي معناها وقشور هي مغزاها ، فالحدود كلها تشير إلى معنى واحد ولب فارد ، ونعم ما قيل :

((عباراتنا شتّی وحسنك واحـــد وكلّ إلى ذاك الجمال يشيـر))

قال المصنّف في الحاشية:

إن أشكل عليك صيرورة الجسم روحاً والجسماني مجرّداً فانسسه إنقلاب في الحقيقة والإنقلاب المجوّز لا يجوز هاهنا إذ لا ماد همشركة هاهنا إذ الروح المجرّد والعقل بالفعل لا ماد هم قلت: هذا إشتباه بين الإشتداد والحركة وبين الإنقلاب فهنا وجود واحد يشتد أي يصير موصوفاً بأوصاف ذاتية غير ما كانت أولا ، والوجود أصل ومقدم والمهية اعتبارية ومتأخرة في اعتبار العقل ، وأيضاً لمّا كان بين المراتب إتصال حقيقي بحيث لا مفصل فيه كما في المتصل الواحد الجرمي وأين ذلك من هذا كان هذا مصحح أن يقال: هذا الطبع تلك النفس وهذه النفس في ذلك العقل بمعنى ان آخر إشتداد الطبع أول إشتداد النفس وهذا الأفق الأعلى لهذا أفق أدنى لهذه ، وقس عليه ، وأيضاً الأصل المحفوظ من وجود النفس يصحح الهو هوية في مراتبها كما هو مذكور في الشرح ، ونتهي و

وإلى المطلب المذكور تحت عنوان، ثم أشار بقوله: ((فكل حد مع حد هو هو ) وإن بوجه صوح عنه سلبه))



((خاتــمة)) : ....

تحتوي على فائد تين نقلناهما ملخّصاً عن كشف المراد للعلاّمــة (قدّس سرّه):

(الفائدة الأُولى): إنّ النفس الناطقة الإنسانيّة ليست هــــي المزاج لوجهين:

(الأول): انّ النفس الناطقة شرط في حصول المزاج لأنّ المزاج النّالمزاج إنّ المزاج النّالمزاج النّاء المتضادّة فعلّة ذلك الإجتماع يجرب أن تكون متقدّمة عليه وكذا شرط الإجتماع وهي النفس الناطقة فرلي الكون هي المزاج المتأخّر عن الإجتماع لإستحالة الدور ·

(الثاني): إنّ المزاج يمانع النفس في مقتضاها كما في الرعشة فانّ مقتضى النفس الحركة إلى جانب ومقتضى المزاج الحركة إلى جانب آخر وتضاد الآثار يستدعي تضاد المؤثّر ·

(الفائدة الثانية): إنّ النفس الناطقة ليست هي البدن لوجين أيضاً:

(الأول): إنّ الإنسان قد يغفل عن بدنه وأعضائه وأجزائ الطاهرة والباطنة وهو متصوّر لذاته ونفسه فيجب أن تغايرها •

(الثاني): إنّ أعضا البدن وأجزاء تتبدّل كلّ وقت وتستبدل ما ذهب بغيره، فانّ الحرارة الغريزيّة تقتضي تحليل الرطوبات

البدنيّة فالبدن دائماً في التحلل والإستخلاف، والهويّة باقية من أول العمر إلى آخره والمتبدّل مغاير للباقي فالنفس غير البدن ·

غرر في ذِكر الأدِلة عَلى عَبْر النفسر الناطِقة

((حضور ذاتنا لذاتنا لـــدى

إدراك ذاتنا يرى التجـــردا )) (كذا تجرّد الذوات المرســلة

وكون فعل النفس لإنتها الله )) ((ودركها للصور البسيطة

كالوحدة والعلّة المحيط .....ة)) ((كذا الغناء فعلاً كدرك الذاة

ودرك درك المستذات والآلات)) ((وانّ بين الدرك دوماً ما إرتبط

من قابل والنفي رأساً لا وسط)) ((واتّها بذاتها مستكفيية

في عود رسم فهي عنه ساهية)) ( ۳۳۴ ) ((وانها بحت وجود ظلّ حـق عندي وذا فوق التجرّد إنطلــق)) ((لها بلا تزاحم كلّ الصـــور كلال جسمها كمالها الفـــكر)) يعني:

حضور ذاتنا لذاتنا بعلم حضوري يدل على تجرّد النفس، كذا يدل على تجرَّدها درك الذوات المرسلة (الطبايع الكليَّة) وكون فعل النفس لا \_ إنتها ً له لأنها يقد رأن تتصور الأمور والأعداد الغير المتناهية ، ويدل على تجرّدها دركها للصور البسيطة كالوحدة والعلّة المحيطة أي العلّـة الأولى ، وكذا يدل على تجرّدها الغنا أي غناها عن المادة في فعله كدرك الذات ودرك درك الذات والآلات أي قوى النفس، ويدل على تجرَّد ها أنَّ النفس إما يكون دائماً مدركاً لما ارتبط بها من قابل وإما لا يكون مدركها دائماً ولا واسطة في البين ( لأن النفس لوكانت جسمــــاً حالًّا في الدماغ أو القلب أو الكبد يلزمها لما تعقّل هذا العضو د ائمــأً أو يلزمها عدم تعقّله دائماً ولكن النفس الناطقة تقدر أن تتصوّر هــــده الأعضاء في وقت ويغفل عن تصوّرها في وقت آخر فهذا يدلّ عـــلى انّ النفس ليست بجسم ولا جسماني ولم يحل في أيّ عضو، ويدل علــــى تجرّدها أنها بذاتها مستكفية في عود رسم وصورة هي عنه ساهية ولكن الجسم ليس له هذا الا وقتد ار فلزم أن لا تكون النفس جسماً ، وأنها أي النفس صرف وجود وظلّ حق جلّ وعلا جندي وذا فوق التجرّد انطلسق، لها أي للنفس يكون تمام الصور العلمية من دون تزاحم بينها كلال جسها كمالها (فيه تقديم وتأخير والمعنى: انّ كمالها كلال جسمها وكمالها عبارة عن الفكر) • أشار في هذه الغرر إلى ذكر الأدلّة على تجرّد النفس الناطقـة اعلم أنّه قد إختلف الناس في ماهيّة النفس وأنها هل هي جوهر أم لا؟ وقد مضت الإشارة إلى الأقوال المذكورة فيها ، ثم انّه إختلف القائلـون بكونه جوهراً هل هي جوهر مجرّد أم لا؟ فالقائلون بكونها من قبيـــل الأجسام إستدلّوا عليه بوجوه:

(الأول): إنّ المدرك للكليّات أعني النفس هو بعينه المدرك للجزئيّات لأنّا نحكم بالكلّي على الجزئي بقولنا: هذه الحرارة حرارة، والحاكم بين الشيئين لابدّ أن يتصوّرهما، والمدرك للجزئيّات جسرو لأنّا نعلم بالضرورة أنّا إذا لمسنا الناركان المدرك لحرارتها هرالعضو اللامس وردّ بأنّا لا نسلّم أنّ المدرك لهذه الحرارة هو العضو اللامس بواسطتها وإحساسات الحيوانات إنّما هي لنفوسها المنطبعة بواسطة تلك الأعضاء والقوى لا لنفس القوى٠

(الثاني): إنّ كلاً منّا يعلم قطعاً أنّ المشار إليه باأنا و هـو معنى النفس يتّصف بأنّه حاضر هناك وقائم وقاعد وماش وواقف ونحـو ذلك من خواصّ الأجسام، والمتّصف بخاصّة الجسم جسم، وردّ بـانّ المشار إليه باأنا وإن كان هو النفس على الحقيقة لكن كثيراً ما يشار به إلى البدن أيضاً لشدّة ما بينهما من التعلّق، وحيث يوصف بخـواصّ الأجسام كالقيام والقعود فانّ المراد به البدن لتلك العلاقة لا للغفـلة وعدم الفرق بين المشار إليه باأنا وبين البدن كما توهم من هــــذا الكلام ليلزم كون النفس في غاية الغفلة الكلام ليلزم كون النفس في غاية الغفلة الكلام ليلزم كون النفس في غاية الغفلة المنار المنا

(الثالث) : إنّها لوكانت مجرّدة لكانت نسبتها إلى جميـــع الأبدان على السوا علم يتعلّق ببدن دون آخر، وعلى تقدير التعسلّق جاز أن ينتقل من بدن إلى بدن آخر وحينئذٍ لم يصح القطع بأنّ زيداً الآن هو الذي كان بالأمس، ورد بأنّا لا نسلم أنّ نسبتها إلى الكل على السواء بل كلّ أحد لا يليق بمزاجه واعتداله إلا تلك النفس الفائض....ة بحسب إستعداد ، الخاص باعتداله الخاص وغيرها من الوجو، المردود ، واستدلّ المصنّف تبعاً للمحققين على تجرّدها بأدلّه متعددة وذكـــر المصنّف عشرة منها ، والمراد بتجرّد النفس هو عدم كون تعلّقـــها بالمادّة تعلّقاً حلوليّاً كتعلّق البياض بالجسم أو الصورة الجسمي .....ة بالهيولي بل لها نحو تعلُّق آخر كتعلُّق المعلُّم بالسيَّارة والربَّان بالسفينة وقد عرفت أنَّ هذا النسيحو من التعلُّق لها إلى البدن في أول حدوثها وإلا فهى في البقاء روحانية ، ثم أنَّ الأدلَّة على تجرَّد النفس على حسب ما رتبه المصنّف كالآتي:

(۱): الأول: حضور ذاتنا لذاتنا عند إدراك ذاتنا لذاتنا لذاتنا يدلّ على تجرّد النفس وتنظيم هذا البرهان بصورة القياس المنطقيي يكون هكذا: ذاتنا حاضرة لذاتنا وهذا صغرى، وكلّ ذات حاضرة لذاتها لم تكن حالّة في المادّة، وهذا كبرى، فذاتنا ليست حالّة في المادّة، وهذا كبرى، فذاتنا ليست حالّة في المادّة، وهذا كبرى الأول يتوقّف على أمور: (الأول): إنّه لا شبهة انّا نعقل ذاتنا ولا نغفل عنها طرفية

<sup>(</sup>الثاني) : إنّ المعقول على قسمين : معقول بالذات كالصور ة

الحاصلة من الشيء عند العقل ومعقول بالعرض كمعقوليّة نفس الشيء ـ الخارجي بواسطة صورتها المعقولة بالذات ·

(الثالث): إنّ المعقول بالذات بل كلّ مدرك بالذات وجود ه في ذاته عين وجود ه لمدركه أي لهما وجود واحد على ما هو حقيقـــة إتحاد العاقل والمعقول ·

(الرابع): إنّ علمنا بذاتنا حضوريّ لا حصولي، وذلك لوجهين: (الوجه الأول): أنّه لوكان بحصول صورة مساوية لذاتنا فـــي ذاتنا للزم إجتماع المثلين: أحدهما ذاتنا والآخر صورة ذاتناً وهــــو محال.

(الوجه الثاني): إنّ الصوريّ الذي هو معلوم بالذات إنّما هـو نفس الصورة الحاصلة، وهو غير ذاتنا بل مثل ذاتنا ونحن نعلم ذاتنـا بما هو بحن أي نراه عين ذاتنا لا مماثل لذاتنا ·

(الخامس): إنّ علمنا الحضوري بذاتنا كاشف عن حضور ذاتنا لذاتنا بما هي ليست موجودة للمادّة إذ الوجود للمادّة يكون حاضـــرأ للمادّة ولا يكون حاضراً لنفسه ولو كانت المادّة شاعرة لكانت عاقلة لمـــا هو حاضرة لديها ، وكان الحاضر لديها معقولاً لها .

## فاذا تبيّن هذه الأُمور فنقول :

إنّ ذاتنا تعقل ذاتنا وكلّ ما تعقل ذاتا فذات المعقولة حاصلة لديه، فذاتنا حاصلة لذاتنا، وكلّ مساحاصلة لداتنا ، وكلّ مساحاصلة للسذاته لا تكون حاصلة للمسادّة، فذاتنا لا تكون حاصلة للمسادّة وهذا هو المطلوب، وإليه أشار بقوله:

# ((حضور ذاتنا لذاتنا لـــدى إدراك ذاتنا يرى التجـــرّدا))

(٢) : الثاني : من أدلّة تجرّد النفس هو تجرّد الذوات المرسلة أي لطبايع الكلّية العقليّة ·

بيانه ملخَّصاً على ما في الشرح بتوضيح منّا:

إنّ النفس تعقل الصور العلميّة المشتركة بين كثيرين وكلّ أمــــن مشترك بين كثيرين يجب أن يكون مجرّد أ عن المادّة ولواحقها مــن المقد اروالشكلوالوضع والأين، وساير الكيفيّات العارضة على الشيء من قبل المادّة القابلة لها، ومعلوم انّ هذه الصور المجرّد ة موجود أفـــي النفس كالإنسان والحيوان وساير المفاهيم المتصفة بالكلّية والعمــــوم المتصوّرة لنا، والــتصوّر إشارة عقليّة، والمعدوم لا يشار إليه، فهــي المتصوّرة لنا، والــتصوّر إشارة عقليّة، والمعدوم لا يشار إليه، فهــرد أبنحو الكلّية موجود أني الذهن فلا محالــة يكون ما تقوم هي به مجــرد أبضاً وإلا لكان لها مقدار معيّن ووضع معيّن وأين معيّن بتبعيّته، فاذا يكون جزئيّة يمتنع صدقه على كثيرين فلا تكون مشتركة بين كثيرين وهــذا علف، فهو جوهر مجرّد وهو المطلوب، هذا المفاه، فهو جوهر مجرّد وهو المطلوب، هذا المناه المها والمطلوب، هذا المها والمها والمها والمطلوب، هذا المها والمها والمه

والتعبير بالقيام للاشارة إلى أنّ هذا البرهان تامّ على جمسيع المسالك في باب التعقّل لأنّهم إختلفوا في كيفيّة تعلّق النفس عسلى أقوال:

(الأول): أن يكون التعقّل بنحو الحلول أي حلول الصـــور العقليّة في النفس وقيامها بها قياماً حلوليّاً ·

(الثاني): أن يكون بطريق إتحاد العاقل والمعقول على مذهب المشائين ·

(الثالث): أن يكون بطريق قيامها بالنفس قياماً صدورياً بـان تكون معلولة للنفس والنفس علّة لها ، فعلى الأول يكون تجرّد العارض مستلزماً لتجرّد معروضه إذ لا يعقل أن يكون المعروض مادياً والعارض مجرّداً ، وعلى الثاني كون التعقّل على نحو الإتحاد يكون الأمر أوضح لأنّ تجرّد أحد المتحدين عين تجرّد الآخر على ماهو مقتضى العينية وعلى الثالث أعني كون التعقّل بقيام الصور المعقولة بالنفس قياماً صدورياً فكذلك أيضاً لأنّ تجرّد المعلول مستلزم لتجرّد العلّة وإلا يلزم أن يكون وجود المعلول أقوى من علّته لكون المجرّد أقوى من المادّي .

### قال في الحاشية:

قولنا: فلا محالة ما تقوم هي به مجرّد قد عبّرنا بالقيام الذي هـو أعمّ من القيام الصدوري والقيام الحلولي للاشارة إلى أنّ النفس إن كانت فاعلة للكلّيات العقليّة فكان التجرّد حاصلاً بطريق أولسى لأنّ العلّية الفاعليّة أقوى وأتمّ، والتفصيل: انّ الصور العقليّة إمّا قائمة بالعقل حلولاً كما هو المشهور، ويدلّ عليه كلام المحقق الطوسي (قدّس سرّه) فــــي التجريد انّ النفس مجرّدة لتجرّد عارضها فيستلزم تجرّد الحالّ تجــرد المحل، وإمّا قائمة به صدوراً فيستلزم تجرّد المعلول تجرّد العلّة، وإمّا متحدة به بناءاً على قاعدة إتحاد العاقل والمعقول فالأمر واضح أيضاً لأنّ تجرّد أحد المتحدين تجرّد الآخر،

ثم انّ تفسير الذوات بالطبايع من جهة تقيّد ها بالأورسيال

(المرسلة) لأنّ المقصود من الإرسال هو الكلّية والإطلاق، وأكثر إستعمالهما في المغاهيم دون الذات الذي يطلق على الشيء باعتبار وجوده في الخارج، فلفظ الذوات المذكورة في المتن يمكن أن يراد بها المفاهيم بقرينة كلمة المرسلة كما قلنا، ويمكن أن يراد بها الوجود السعيّ الخارجي ويكون إدراكه بنشاهدة النفس إيّاه، بمعنى انّ المراد من إدراك الكلّيات مشاهدة النفس أرباب الأنواع بالإضافة الإشراقيّة ولكن عن بعد ٠

وتوضيح ذلك إجمالاً:

إنّ للحكماء في إدراك النفس الكلّيات مشارب:

(الأول): مذهب المتكلمين، وهو كون إدراك الكليات بانتزاع مفهوم عام من الأفراد المشتركة المندرجة تحت معنى كلي، ويكون حصو ذلك المعنى الكلي في النفس على نحو التولد ·

(الثاني): مذهب المشائين، وهو عين المذهب الأول مسن كون إدراك الكلّيات بالإنتزاع عن الجزئيّات إلا أنهم يقولون بحصول ذاك المعنى المنتزع في النفس من قبل إتصالها بخزانتها وهو العقل الفعّال الذي هو خزانة المعلوم، ومراد هم من الإتصال فحو إ رتباط بين النفس والعقل يوجب إطّلاعها على ما فيه من صور الكلّيات بقدر ما يحصل لها الإرتباط به من الشدّة والضعف مع حفظ الإثنينيّة بيسن النفس والعقل من حيث الوجود والتغاير من حيث المفهوم، ودليلهما على ذلك غفلة النفس عن الكلّيات تارة ونسيانها أُخرى في عدم الحاجة إلى إكتساب جديد في الأول دون الأخير وهو الشاهد على وجود تلك الكلّيات في مخزن للنفس في الأول بعد غفلة النفس عنه وإلا لكسان

محتاجاً إلى كسب جديد ٠

(الثالث): مذهب الإشراقيين وهو انّ إدراك الكلّيات إنّما هو بمشاهدة أرباب الأنواع ·

(الخامس): ما سلكه المصنّف (رحمه الله) وهو جعل المسدرك للنفس ظلّ المثال العقلي وعنوانه لا نفسه لأنّه لا يحصل للنفس فلل الأوائل مشاهدة نفس العقل لعدم إستكماله ومعلوم أنّ إدراك الكلّيات لا يتوقّف على بلوغ النفس إلى مرتبة العقل بالمستفاد وإتحاد هلل بالعقرال المتكافئة، ولذلك كلّما ذكره صدر المتألّمين من جعل الإتحاد

بين النفس وبين المثال العقلي جعله المصنّف بينها وبين ظلّه لك ....ن فيمن لم يبلغ مرتبة العقل ، وإليه أشار في الشرح بقوله: والحق أنــها عنواناتها وعكوسها في القلب وأنوار مشرقة من السماوات العلى الــتي هي عالم الإبداع ، إنتهى .

(٣) : الثالث: إنّ كون فعل النفس لا نهاية يدلّ على تجــرّد النفس وتقريره: إنَّ النفوس البشريَّة تقوى على ما لا تقوَّى عليه المقارنات للمادّة، فلا تكون مادّية لأنّها تقوّى على ما لا يتناهى، لأنّها تقـــوى على تعقّلات الأعداد الغير المتناهية، وقد بينّا أنّ القوّة الجسمانيّــة لا تقوى على ما لا يتناهى فتكون مجرّدة ، وقال في الشرح : إنّالـعاقلة تقوى على أفعال غير متناهية ولا شيء من الجسمانيّات يقوى عــــلى أنعال غير متناهية ، أمَّا الصغرى لأنَّ في إدراك كلُّ معقول كلَّى يحيــط بجميع أفراده الغير المتناهية فاذا عقدت قضية عقلية بأن النار مشرقة أحاط عاقلتك بجميع النيران ماضية أو آتية خارجيّة أو ذهنيّة بخـــلاف ما في الخيال من الصورة الناريّة الجزئيّة، وأمّا الكبرى فلما ثبت أنّ لقوى الجسمانيّة متناهية التأثير والتأثّر فصورة القياس يكون كذا: النفـــــس العاقلة الناطقة تقوى على معقولات غير متناهية ، ولا شي من القــوى الجسمانيّة تقوى على أفعال غير متناهية فلا شي من القوى العاقــــلة حسمانية ٠

(۴) : الرابع : دركها للصور البسيطة كالوحدة والعلّة المحيطة دليل تجرّد النفس، بيانه: انّ النفس تدرك الوحدة الحقيقيّة وعـــلّة العلل والبسائط التي تتـألّف منها المركّبات فلو كانت النفس جسمــأ ( ٣٤٣ )

أو جسمانيّة كانت قابلة للقسمة إلى غير النهاية كما عرفت سابقاً فيلــزم أن تكون الصورة البسيطة التي فيها منقسمة بل غير متناهية وقد فرضناها مستحيل القسمة هذا خلف.

وبعبارة واضحة: إنّ العلم بهذه المذكورات كالعلم بواجـــب الوجود أو العلم بالحقايق البسيطة غير منقسم فكذا محلّه أعني المعروض (وهو النفس) غير منقسم ، أمّا الأول : فلأنّها معلومات غير منقسمــة وهو ظاهر، وأمّا الثاني:فلأنّه لو إنقسم لانقسم العلم لأنّه إن لم يحل في شي من أجزائه لم يحل في ذلك المحل، وإن حلّ فامّا أن يكون فــي جز غير منقسم وهو المطلوب أو في أكثر من جز فامّا أن يكون الحالّ في أحد هما عين الحالّ في الآخر وهو محال بالضرورة أو غيره فيلــــــنم الإنقسام .

(۵) : الخامس: إنّ النفس تستغني في فعلها (أي تعقّلها) عن المحل فتكون في ذاتها مستغنية عنه لأنّ إستغناءها في فعللها يستدعي إستغناءها في نفسها ، وبيان إستغاء التعقّل عن المحلل انّ النفس تدرك ذاتها لذاتها لا لآلة وكذا تدرك آلتها ، وتدرك إدراكها لذاتها ولآلتها كلّ ذلك من غير آلة متوسّطة بينها وبين هذه المدركات فاذا هي مستغنية عن الآلة أيضاً ، وإليه أشار بقوله:

((كذا الغناء فعلاً كدرك الذات

ودرك درك السندات والآلات))

هــذا ٠

وأشار في التجريد إلى هذا الدليل بقوله: ولا ستلزام إستغاء العارض إستغناء المعروض ·

قال العلاّمة في الشرح:

فقوله: ولامستلزام إستغناء العارض ٠٠ إلخ ؛ أعني بالعـــارض هاهنا التعقّل ، وقوله: إستغناء المعروض أعني به النفس التي يعـرض لها التعقّل ٠

(۶): السادس: إنّ النفس لوحلّت جسماً من قلب أو دماغ لكانت دائمة التعقّل له إوكانت لا تعقله البتّة، والتالي باطل بقسميه فالمقدّم مثله ٠

بيان الشرطيّة: إنّ القوّة العاقلة إذا حلّت في قلب أو دمساغ لم يخل امّا أن تكفي صورة ذلك المحل في التعقّل أو لا تكفي ، فسان كفت لزم حصول التعقّل دائماً لدوام تلك الصورة للمحل ، وإن لم تكف لم تعقله البتّة الإستحالة أن يكون تعقّلها مشروطاً بحصول صورة أُخسرى لمحلّها فيها وإلا لزم إجتماع المثلين .

وأمّا بطلان التالي فظاهر لأنّ النفس تعقل السقلب والدمساغ في وقت دون وقت، وإليه أشار بقوله:

((وإن بين الدرك دوماً مرتبط

من قابل والنفي رأساً لا وسطا))

يعني: انّ علي تقدير مادّية النفس امّا يكون دائم التعقّل لما للمنا به من قلب أو دماغ أو غير عاقلة له، وهو المراد بالنفي رأسا

(Y) : السابع : إنّها مستكفية بذاتها ، وحاصل هذا البرها بصورة قياس على هيئة الشكل الثاني هكذا : النفس مستكفية بذاتها وداخل ذاتها في إسترجاع ما حصلته من الصور العلمية ، ولا شيء من المنطبعات كالجسم والجسماني بمستكف بذاته ، فالنفس ليسست منطبعة في جسم أو جسماني وهو المطلوب ·

(٨) : الثامن: إنّ كون النفس وجوداً بحتاً لا مهيّة لها يــــدلّ على تجرّد ها ، بيانه على ما في الشرح مع توضيحه : أنّ النفس وما فوقها من العقول وجود ات بحتة بلا مهيّة وأنسوار بسيطة بلا ظلمة كما حقسق سابقاً ، ومر في أوائل الشرح انّ الأنوار الحسيّة بسيطة لا يشوبها ظلمة فَصُّلاً عن الأنوار الاسفهبديّة (وهي النفوس) والقاهرة (وهي العقـــول) ونور الأنوار (وهـــو واجب الوجود (جلَّ شأنه) ) ، ومع بساطة الكل تتفاوت بالشدة والضعف، فان نور الأنوار غير متناه فسيى شدة النورية الحقيقيّة، وبهذا البيان يثبت المطلوب (تجرّد النفس) على الطــريق الأولى لأنّ كونها وجوداً بلا معيّة فوق التجرّد لأنّ التجرّد الذي نحين بصدد إثباته هو التجرّد عن المادّة والتجرّد عن المهيّة فوق التجـــرّد عن المادَّة ، فانَّ المشَّائين يقولون بتجرَّد نفوس الناطقة والعقول عـــن المادّة، والتجرّد عن الماهيّة لا يقولون به إلا في الواجب تعالى كما انه فوق الجوهريّة ، وسيأتي كونها بسيطة إن شاء الله في المعاد ، إنتهى ·

ولزيادة التوضيح يعجبني نقل كلام العلامة الآملي (رحمه اللهه)

في هذا المقام، قال (رحمه الله) ملخَّصاً:

إنّ البسيط كالمركّب له مراتب كلّ مرتبة منه في مسقابل مرتبة من المركب فأول مرتبة المركب هووالمركب من الأجزاء المقد اربَّاة وهـــو الجسم، فاذا كان جسماً فهو مركب من المادة والصورة لكون الجسيم متقوّماً بهما فيلزم أن يكون مركباً من الأجزاء العقليّة أعنى الجنس والفصل لكون الجنس والفصل في المركب من المادة والصورة مأخوذين منهـــما وإنَّما التفاوت بينهما بالاعتبار، فالموجود منه مركَّب من المهيَّة والوجود فالمركب من الأجزا المقداريّة داخل في جميع أقسام المركّبات إذ هـو مركب خارجي من المادّة والصورة أيضاً ومركب من الجنس والفصل ومن الوجود والمهيّة أيضاً ، لكن كلّ مركّب من المادّة والصورة لا يجب أن يكون مركّباً من الأجزاء المقد اربّة كما في العناصر البسيطة حيث انّها مركّبة من المادّة والصورة إلا أنها ليست لها أجزاء مقد اربّة بالفعل كما انّ كــل مركّب من الجنس والفصل لا يكون مركّباً من المادّة والصورة كما فــــــى الأعراض كما أنَّ كلِّ مركّب من الوجود والمهيّة لا يجب أن يكون مركّباً من الجنس والفصل ، كما في الأجناس العالية والفصول الأخيرة حيث انسها مهيّة من المهيّات لكنّها بسيطة ، وليست مركّبة من الجنس والفصل بـل هي نفس الجنس أو الفصل لكنَّها عند وجود ها موجود مركَّب من المهيَّة والوجود وإن كان وجود ها بعين وجود ما ينضم إليها من الجنس والفصل وأخص مراتب البسيط هو البسيط الذي لا يكون مركّباً من المهيّسة والوجود إذ يلزم سلب كافّة التركّبات عنه لأنّه إذا لم يكن له مهيّة فـــلا يكون مركّباً من الجنس والفصل لأنّ المركّب منهما هو المهيّة، وإذا لـم يكن مركّباً من الجنس والفصل فلا يكون مركّباً من المادّة والصورة لأنّ \_

المركب منهما مركب من الجنس والفصل جزماً ، وإذا لم يكن مركباً مسن المادة والصورة فلم يكن مركباً من الأجزاء المقدارية أيضاً ، فكما أنّ غير المركب من المهية والوجود أخص مراتب البسيط يكون هو المركب من الأجزاء المقدارية أخص مراتب المركب، إذا عرفت ذلك تبين للله معنى قول المصنف (قدس سره) : والتجرد عن الماهية فوق التجرد عن المادة ، فان التجرد عن المهية يستلزم التجرد عن الجنس والفصل والتجرد عنهما يستلزم التجرد عن المادة كما أنّه أي المجرد فوق الجوهرة لأنّ الموجود المجرد عن المهية هو الوجود ، والوجود لا يكون جوهرأ ولا عرضاً بل هو فوق الجوهر والعرض ، إنتهى .

وإلى هذا الدليل أشار بقوله: ((وأنّها بحت وجود ظلّ حق عندي وذا فوق التجرّد إنطللق))

(٩) : التاسع : من أدلّة تجرّد النفس؛ كونها مجمع جمـــيع الصور من دون تزاحم وتمانع ، فانّها في مقام العاقلة مجمع الصور الكلّية وفي مقام الخيال محلّ اعتبار صور السماوات والأرضين، والجبـــال والأشخاص ومزد حم المحسوسات بأقسامها في مقام الحواس بلا تدافـع بين متقابلاتها ، ولا شيء من الجسم والجسماني كذلك، وإليه أشـــار بقوله : ((لها بلا تزاحم كلّ الصور)) .

(١٠) : العاشر من الأدلّة: إنّ كلال الجسم كمال للفكر · بيانه: إنّ القوّة المنطبعة في الجسم تضعف بضعف ذلـــــك

الجسم الذي هو شرط فيها ، والنفس بالضدّ من ذلك فاتّها حـــال ضعف الجسم كما في وقت الشيخوخة تقوى وتكسر تعقّلاتها ، فلو كانــت جسمانيّة لضعفت بضعف محلّها ، وليس كذلك فاذا إنتفت ضعـــف النفس في حال ضعف الجسم بل حصل لها التكامل والقوّة دلّ ذلــك على أنّها مجرّدة وليست بجسمانيّة ، هذا ·

وأمّا وجه أنه كلال للبدن فلأنّه سبب جفاق رطوبة الدماغ لأجلل ثوران الحرارة المخففة حتى قد ينتهي إلى الجنون، وذلك معلــــوم بالتجربة ·

قال في الشرح:

وتلك عشرة كاملة من الأدلّة على تجرّد النفس الناطقة فاتقنها لأن معرفة تجرّد النفس من المهمّات ·



# غرر في العقل النظري والعقل العملي

| ((للنفس قوّتان عقل نظـــري      |
|---------------------------------|
| وعمليّ إن تشأ فعبّ))            |
| ((علاّمة عمّالة فالمبتدا        |
| لأربع مراتب قد صعـــدا ))       |
| ((بحسب الكمال واستعداد          |
| ذي الضعف والتوسّط واشتداد))     |
| ((كقوّة الطفل ومن ترعــــرعـــا |
| لصنعه ومأهر ما صنعــــا))       |
| ((فما هو إستعداد الأولىي        |
| شمّي بالعقل الهيولانـــي))      |
| (( وعقل إستعداد كسب المدركة     |
| من أوليّات له بالملــــكة))     |
| ((بالفعل ذو إستداد الإستحضار    |
| للنظريّات بلا أنظـــــار))      |

```
((والعقل حيث إنعدم إستعداد
واستحضر العلوم مستفياد))
           زجاجة والثالث المصباح سم))
           ((لرأبع نور على نور سمــــا
والزيت أيضاً قوّة الحدث اعلما))
           ((كمال حدث قوّة قد ....يّة
يكاد زيتها يضي مأتية))
           (( شجرة زيتونة أفك_____ار
لعقل فعّال يعـــزّى نــار))
           ((أو جسم كلّ نفس كلّ عقل كل
وهو عليها ذاك الأربع يدل))
           ((فعالم الأسماء روح الشجـــرة
كما به أول أيضاً سيدرة))
           ((تجلية تخليــــة وتحلـــية
ثم فنا وراتب مرتقيية))
           (( محو وطبس محق ادر العـــملا
تجلية للشرع أن يمتثلك)
            ((تخلية تهذيب باطن يعــــد
عن سوء الأخلاق كبخل وحسد ))
            من التذاذ طرحت بجانـــب))
                ( 401 )
```

((تحلية إن صار للقلب الخيايي عن الرذائل الغضائل الحيلي)) ((فناء شهود كلّ ذي ظهرور مستهلاً بنور نيور النيور)) ((بفعله الأفعال يمحو الحيق في النعت طمس في الوجود المحق))

يعنى:

النفس لها قوتان: عقل نظري وعملي ان تشا عبر، علامة عسن العقل النظري وعمّالة عن العقل العملي فالمبتدأ أي النظري لأربيع مراتب قد صعدا ، بحسب الكمال وبحسب درجات الاستعداد يكون الأفراد ذي الضعف والتوسّط واشتداد ، كقوة الطفل وقوة من ترعرعا أي بلغ الشباب لتعلّم صنعه وقوة ماهر ما صنعا ، فما هو إستعدد الأولى (كاستعداد الطفل في دركه أن النار حارة وانّ الما وافسيع المعطش) سمّي بالعقل الهيولاني وهو أول المراتب الأربع، وعقد العطش استعداد كسب المدركة (أي لمدركات النظرية من الأمور البديهيّد) من أوليّات له يسمّى : عقلاً بالملكة وهو ثاني المراتب من المراتب الأربع بالفعل أي بالعقل بالفعل يسمّى : صاحب استحضار النظريّات بسلا انتظار (أي من دون مراجعة الى المقدّمات وهو ثالث المراتب مسار المراتب الأربع) ، والعقل حيث انعدم استعداد (يعني : حيث صار

الاستعداد علوماً حاضرة وخرجت النفس عن مقام القوّة الى الفعليّــة) واستحضر العلوم يسمّى بالعقل بالمستفاد وهو رابع المراتب من المراتب الأربع ، فالأول أي المرتبة الأولى المشكاة والثاني علم زجاجة والثالب المصباح سمّ، لرابع أي المرتبة الرابعة نور على نور سما والزيت أيضـــأُ قوّة الحدث اعلما ، كمال حدث وشدّته قوّة قد سيّة نزل في شأنها : يكاد زيتها يضي كما هو في القرآن مأتسيه، شجرة زيتونة واردة في الذكسر عبروها بالأفكار لعقل فعال يعزى أي ينسب نار التي أشير اليها فسي قوله تعالى : \* ولو لم تمسسه نار \* ، ويعبّر المشكاة بجسم كل والزجاجــة بنفس كل والمصباح بعقل كل وهو أي الهويّة الصرفة (حضرة واجــــب الوجود (جلَّ سلطانه) ) عليها أي على هذه المذكورات من الجسم الكل والنفس الكل والعقل الكل والهويّة الصرفة ذاك الأربع أي المشكاة والزجاجة والمصباح ونور على نوريدل ، فعالم الأسماء والصفات روح \_ الشجرة كما به أي بعالم الأسما ولل أيضا سدرة المنتهى ، تجلية (تعلم الأحكام)تخلية (يظهر الباطن عن الرذائل) وتجلية (تحلية الباطـــن بالغضائل) ثم فنا (الاتصال بالحق) الى مراتب ثلاث مرتقية، محو وطمس ومحق أدر العملا تجلية عبارة عن امتثال أوامر الشرع وتخلية تهذيب باطن يعد عن سو الأخلاق كبخل وحسد، ولقلقي اللسان قبقبي البطن ذبذبيّ الذكر من التذاذ طرحت بجانب، تحلية عبارة عن صار للقلب الخلي أي الخالي عن الردائل الفضائل الحلي جمع حلية، فنا عبارة عن شهود كل ذي ظهور مستهلكاً بنور الله نور النور بفعله أي الحق يمحو بفعله الأفعال وفي محو النعت والصفة طمس وفي محو الوجود محسسق فوجود اتها ممحوقة في وجود ٠٠

أشار في هذه الغرر إلى أنّ للنفس الناطقة قوّتين ، وهما العقل النظري والعقل العملي ، وهما في الإنسان كالمدركة والمحرّكة فللسبب

وتفصيل هذا الإجمال:

إنّ للنفس في إستكمال مراتبها العلمي والعملي باعتبار تأثّرها عمّا فوقها (أعني العقول) مستكملة في جوهرها عقلاً بالفعل وباعتبار تأثيرها في ما دونها أعني البدن قوّتان وهما العقل النظري والعقال العملي، وقد يعبّر عنهما بقوّة العلاّمة وبقوّة العمّالة ·

قال في الشرح نقلاً عن المعلّم الثاني :

إنّ النظريّة هي التي بها يحوز الإنسان علم ما ليس من شأنه أن يعمله إنسان (كالعلم بأنّ اللّه سبحانه موجود أو أحد أو عالم ونحـــو ذلك، وهو الذي يكون مطلوباً لذاته لا لأن يترتّب عليه العمل) والعمليّة هي التي يعرف بها ما شأنه أن يعمله الإنسان باراد ته (كالعلم بــان العدل حسن والظلم قبيح والصلاة واجبة وقتل النفس حرام ونحو ذلــك وهو الذي يكون مطلوباً لما يترتّب عليه من العمل) .

وقال الشيخ في الإشارات:

ومن قواها (أي النفس) ما لها بحسب حاجتها إلى تدبير البدن وهي القوّة التي تحتصّ باسم العسقل العملي، وهي التي تستنبط الواجب فيما يجب أن يفعل من الأُمور الإنسانيّة، ومن قواها ما لهسا بحسب حاجتها إلى تكميل جوهرها عقلاً بالفعل ·

### وقال العلامة الطوسي في الشرح:

في خاصية العقل العملي: فالشروع في العمل الإختياري الذي يختصّ بالإنسان لا يتأتّى إلا بادراك ما ينبغي أن يعمل في كلّ باب وهو إدراك رأي كلّي مستنبط من مقد مات كلّية أوليّة أو تجربيّة أو ظنيّة يحكم بها العقل النظري ويستعملها العقل العملي في تحصيل ذلك الرأي الكلّي من غير أن يختص بجزئيّ دون غيره، والعقل العملي العملي يستعين بالنظري في ذلك ثم ينتقل من ذلك باستعمال مقد ميات جزئيّة أو محسوسة إلى الرأي الجزئيّ الحاصل فيعمل بحسبه ويحصل بعمله مقاصده في معاشه ومعاده .

وتوضيح كلامه يكون بما ذكره صاحب المحاكمات، قال:

وأمّا العقل العملي فانّما يصدر عنه الأفعال بحسب إستنباط ما يجب أن يفعل من رأي كلّي مستنبط من مقدّمة كلّية، ولمّا كـــان إد راك الكلّي وإستنباطه من المقدّمات الكلّية إنّما هو للعقل النظري فهو مستعين في ذلك بالعقل العسملي إذ العمل لا يتأتّى بــدون العلم مثلاً لنا مقدّميّة كلّية وهي أنّ كلّ حسن ينبغي أن يؤتى به ينتج أنّ الصدق ينبغي أن يؤتى به ، وهذا رأي كلّي أد ركه العقل النظري أن الصدق ينبغي أن يؤتى به فهذا المدق ينبغي أن يؤتى به وهسذا وكلّ صدق ينبغي أن يؤتى به وهسذا رأي جزئي أد ركه العقل النظري أيضاً لكنّ العقل العملي إنّما يغعلل النظري أيضاً لكنّ العقل العملي إنّما يغعلما النظري أيضاً لكنّ العقل العملي إنّما يغعلما هذا الصدق ينبغي أن يؤتى به وهسذا رأي جزئي أد ركه العقل النظري أيضاً لكنّ العقل العملي إنّما يغعلما هذا الصدق للعلم بذلك الجزئي ، فالعلم العملي بل النفس إنّسا عصد رمنه الأفعال لآرا وجزئية ينبعث عن آرا كلّية عندها مستنبطة من

مقدّمات بديهيّة أو مشهورة أو تجربيّة ، إنتهى ٠

وإلى هذا التفصيل أشار بالإجمال بقوله: ((للنفس قوّتان عقل النظري فعمليّ إن تشأ فعبّر))

العاملة كلتاهما مراتب العاقلة، وهي حالة النفس في إدراكاتها ، لكن مدركاتها مختلفة، فمن ناحية إختلافها قسمت القوّة العاقلة بالعالمـــة والعاملة والعقل النظري والعملي وإلا فهي قوة عالمة على التقديرين كما عرفت ، ثم انّ لكلّ منهما أربع مراتب ، أمّا مراتب العقل النظــري وتلك المراتب على ما ذكره المحقق الطوسي (قيدُّس سرَّه القدوَّسي) من حيث كونها كمالاً بالقوّة وكمالاً بالفعل والقوّة مختلفة بحسب الشــــدّة والضعف، فمبدأوها كما يكون للطفل من قوَّة الكتابة ووسطها كما يكـــون للأسّى المستعد للتعلّم ومنتهاها كما يكون للقادر على الكتابة السندي لا يكتب وله أن يكتب متى شاء فقوّة النفس المناسبة للمرتبة الأولـــــى يستى عقلاً هيولانيّاً تشبيها إيّاها حينئذٍ بالهيولي الأولى الخياليّـــة في نفسها عن جميع الصور المستعدّة لقبولها وهي حاصلة لجميـــع أشخاص النوع في مبادي فطرتهم ، وقوتها المناسبة للمرتبة المتوسط ....ة يسمّى عقلاً بالملكة وهي ما يكون عند حصول المعقولات الأولى التـــي هى العلوم الأوليّة بحسب الاستعداد لتحصيل المعقولات الثانية التي هي العلوم المكتسبة ومراتب الناس يختلف في تحصيلها فمنهم مسلس يحصلها بشوق ما لنفسه إليها يبعثها على حركة فكريّة شاقّة في طلبب

تلك المعقولات وهو من أصحاب الفكرة ومنهم من يظفر بها من غير حركة إمّا مع شوق أو لا مع شوق ، وهو من أصحاب الحدس ، ويتكتّر مراتب الصنفين وصاحب المرتبة الأخيرة ذو قوّة قد سيّة ، وأمّا قوته المناسبة للمرتبة الأخيرة فيسمّى عقلاً بالفعل وهي ما يكون عند الإقتدار على إستحضار المعقولات الثانية بالفعل متى شا بعد الإكتساب بالفكر أو الحدس وهذه قوّة للنفس وحضور تلك المعقولات بالفعلل كمال لها وهو المسمّى بالعقل المستفاد لأنّها مستفادة من عقل فعال في نفوس الناس يخرجها من درجة العقل الهيولاني إلى درجة العقل المستفاد ، فان كلّ ما يخرج من قوّة إلى فعل فانّما يخرجها غيرها وقياس عقول الناس في إستفادة المعقولات إلى العقل الفعّال قياس أبصار الحيوانات في مشاهدة الألوان إلى الشمس ، إنتهى .

أقول: فهذه أربعة مراتب للنفس: العقل الهيولاني \_ العقــل بالمكة \_ العقل بالقوّة لها \_ العقــل بالمكة \_ العقل بالقوّة لها \_ العقــل المسنفاد وهو كمال بالفعل لها ، وإلى هذه المراتب أشار في المتــن بقوله:

((فالمبتدأ لأربع مراتب قد صعدا \_ بحسب الكم\_\_\_\_ال واستعداد ذي الضعف والتوسّط واشتداد))

((كقوّة الطفل ومن ترعرعـــا

لصنعه وما هر ما صنعها))

((فما هو إستعداد الأولىي

سمّي بالعقل الهيولانـــى))

#### ((وعقل إستعداد كسب المدركة من أوليّات له بالملكــــة))

(ليس المراد بالأوليّات البديهيّات الأوليّة خاصّة التي هـــي إحدى البديهيّات الستّ بل جميعها):

((بالفعل ذو إستعداد الإستحفار للنظريّات بلا أنظـــار)) ((والعقل حيث إنعدم إستعداد واستحضر العلوم مستفــاد))

وقال في الشرح في وجه الضبط:

مراتب النفسس من بداية الاستكمال إلى نهايته ، امّا إستعداد الكمال أو نفس الكمال ، والاستعداد إمّا ضعيف أو متوسّط أو شديسد إنتهى ·

وأصلها ما ذكره في المتن وما سمعت من كلام المحقق الطوسيي (رحمه الله) ٠

: ((تذنـــيب))

قال في الشرح:

ثم أشرنا إلى ما ذكره الشيخ في الإشارات من تنزيل التمثيـــل المورد في التنزيل لنور الله تعالى على هذه المراتب كما في الخبــر:
((من عرف نفسه فقد عرف ربه)) بقولنا: ((والأول المشكاة)) إلخ ،قـال

( MAN )

العلامة الطوسي في شرح عبارة الشيخ في هذا المقام:

لمّا كانت الإشارة المترتّبة في التمثيل المورد في التنزيل لنور الله تعالى وهو قول الله(عزّ وجل) : ﴿ الله نور السماوات والأرض مَثُلُ نــوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كأنّها كوكب درّي يُوقد مِنْ شجرة مباركة زيتونة لا شرقيّة ولا غربيّة يكاد زيتها يُضي ولـو لـــم تمسسه نار نور على نوريهدي الله لنوره من يشا ويضرب الله الأمشال للناس والله بكلُّ شيء عليم \* مطابقة لهذه المراتب، وقد قيل في الخبر: ((من عرف نفسه نقد عرف ربّه)) فقد فسّر الشيخ تلك الإشارات بهدده المراتب، فكانت المشكاة شبيهة بالعقل الهيولاني لكونها مظلمة فسي ذاتها قابلة للنور لا على التساوى لإختلاف السطوح والثقب فيه ـــــا والزجاجة بالعقل بالملكة لأنَّها شفَّافة في نفسها قابلة للنور أتمَّ قبـــول والشجرة الزيتونة بالفكر لكونها مستعده لأن تصير قابلة للنور بذاته الم لكن بعد حركة كثيرة وتعب والزيت بالحدس لكونه أقرب إلى ذلك من الزيتونة ، والذي يكاد زيتها يضي ولم تمسسه نار بالقوّة القد سيّة لأنّسها تكاد تعقل بالفعل ، ولو لم يكن شي يخرجها من القوّة إلى الفعل ، ونور على نور بالعقل المستفاد ، فانّ الصور المعقولة نور والنفس القابلة لها نور آخر، والمصباح بالعقل بالفعل لأنّه نيّر بذاته من غير إحتياج إلى نور يكتسبه، والنار بالعقل الفعّال لأنّ المصابيح تشتعل عنها ، إنتهى ٠

> وإلى هذه المراتب أشار المصنّف في المتن بقوله: (( والأول المشكاة والثاني عـــلم زجاجة والثالث المصباح سـم))

((لرابع نور على نور سما والزيت أيضاً قوّة الحدث اعلما)) ((كمال حدث قوّة قد سية يكاد زيتها يضي مأتيه)) ((شجره زيتونه أفكيا

ثم انه بعد ما علمت انّ النفس تنتقل من المعقولات الأُولى إلى الثانية امّا بالفكر أو الحدس ينبغى أن يشار إلى الفرق بينهما والفسرق بينهما على ما في الشرح وشرح الإشارات انّ الفكر حركة من المطالبب إلى المبادي ومن المبادي إلى المطالب والحدس ظفر بالحدود الوسطى دفعة عند الإلتفات إلى المطالب وتمثّل للمطالب في الذهن مسيع الحدود الوسطى كذلك من غير هذين الحركتين المذكورتين سواء كان مع شوق أو لم يكن ثم أنَّ للحدس مراتب والبالغة منها إلى الشرف قدَّة قد سيّة كما أشار في المتن، ووجه تشبيه الأفكار بالشجرة الزيتونة لجهــة كثرة فروع الفكر الصحيح ونتائجه المتوسل بها إلى نور اليقين الدائم كما انّ بالشجرة المباركة الكثيرة الخيرات أعنى الشجرة الزيتونة يتوسّل إلسى النور الحسّى ، ثم أنّ المصنّف بعد بيان تنزيل التمثيل على نوره تعالى في الأنفس والإنسان الصغير أشار إلى تنزيله على نوره تعالى فيسمى الآفاق والإنسان الكبير من الأنوار الاسفهبديّة (النفوس الفلكيّة) والأنوار القاهرة (العقول الطوليّة والعرضيّة) ونور الأنورار (الواجب " جلّ شأنه") بما حاصله أنّ عالم الأجسام من الفلكية العنصريّة هو المشكاة لإنظلامها

وكد ورتها من جهة توغّلها في المادّة والأنوار الاسفهبديّة أعني عالــــم النفوس من الفلكيّة والعنصريّة الزجاجة لصقالتها وصفائها في الجمـــلة كما انّ الزجاجة شفّافة والأنوار القاهرة أعني عالم العقول من الطولـــيّة والمتكافئة العرضيّة المصباح لتجرّد ها عن المواد وعدم إشتباكها بالظلام والمهويّة الصرفة المسمّاة بغيب الغيوب والحضرة الأحديّة الكنز الخــفي نور على نور وهذا ظاهر وإليه أشار بقوله:

((أو جسم كلّ نفس كلّ عقل كل وهو عليها ذاك الأربع يـدل))

ثم انه (رحمه الله) نزّل الشجرة المباركة الزيتونة على عالم الأسماء كما قال: فعالم الأسما وروح الشجرة، والمراد بعالم الأسما عو طهمور الذات وتعينه بتعينات الأسماء والصفات الملزوم للأعيان الثابتة وهدا الظهور هوالظهور الأول والذات الظاهر بهذا التجلّي يستى بالحضرة الواحديّة في مقابل الهويّة الصرفة المسمّـاة بالحضرة الأحديّة ويسمّى أيضاً بعالم الأسماء لأنّ الإسم عندهم هو تجلّي الذات بذاك التعيّن وأمّا ألفاظ الأسماء كالعليم والحليم ونحوهما فهي إسم للاسم ويسمسى أيضاً ببرزخ البرازخ لكونه متوسّطاً بين المرتبة الأحديّة التي هي مرتبـــة الوحدة الصرفة وبين مرتبة الأعيان الثابتة التي هي لازمة له على ما فسي حاشية الآملي (رحمه الله) ، ثم كون عالم الأسما الشجرة المباركة لكترة فروع مفاهيم الأسما عبحيث قيل فيها : جا الكسرة كم شئت من غيرر إنتها اللي حد ، وكونه زيتونا من جهة توقد عالم العقول والنفسوس والأجسام منه، وإليه أشار في الشرح بقوله: فمنها يوقد الأنوار الثلاثـــة

التي دونها كما قال في الحاشية: ومرادنا بالأنوار الثلاثة الأنوار القاهرة والأنوار التاهرة والأنوار الاسفهبدية الفلكية والعنصرية والأنوار الحسية وقد أوّل بعالـم الأسماء أيضاً: شجرة سدرة المنتهى التي هي البرزخيّة الكبرى٠

قال العلامة الآملي (رحمه الله):

لمّا عرفت من أنّ عالم الأسما عي برزخ البرازخ وليس فوقه إلا مرتبة غيب الغيوب والهويّة الصرفة ومقام الأحديّة التي لا إسم نهـــا فالى عالم الأسما ينتهي البرازخ كما انّ منه تبتدئ البرازخ وإلـــيه ينتهى مسير الكل ومنه يبتدئ هبوطهم فلهذه المرتبة إسمان: شجــرة المباركة الزيتونة، وشــجرة سدرة المنتهى زيتونة، باعتبار إنارتها مــا دونها في مقام الهبوط والسلسلة النزوليّة، وقد عرفت توقّد الأنــوار الثلاثة منها وسدرة المنتهى باعتبار إنتها إستكمالات الكمل وترقياتهـم في السلسلة الصعود إليها .

((فائـدة)) :

قال المصنّف في الشرح:

وفي قوله تعالى : \*لا شرقية ولا غربية الله أنها ليست من عالم الحس، وإلا لكانت إمّا شرقية أو غربية ، وكذا قوله تعالى عالم الحس، وإلا لكانت إمّا شرقية أو غربية ، وكذا قوله تعالى الله الأمثال للناس \* دلالة على أنّ المراد بهذه العبارات هذه الإستعارات، فقوله تعالى : \*لا شرقية ولا غربية \* إشارة عن الخلو عن الجزيرة والبلاهة على الأول (أي على تنزيل التمثيل على نوره تعالى في الأنفس والإنسان الصغير) ، وإلى انّه لا وحدة صرفة ولا كثرة محضة

على الثاني (هو كونه برزخاً أي متوسطاً بين صرافة الوحدة ومحوضة الكثرة) وإلى انه لا هو ولا غيره (يعني: لا الهوية الصرفة ولا غيرها) علـــــى الثانى أيضاً ٠

وأمّا مراتب العقل العملي فهو أيضاً أربع: التجلية ثم التخلية شم التحلية ثم الفناء بمراتبه الثلاث ، وتلك المراتب محو وطمس ومحبق،

اما التجلية: فيحصل لها بامتثال أوامر الشرع تزيين الظاهـــر باستعمال الشرايع النبويّـة والنواميس الإلهيّة ·

وأمّا التخلية: يحصل بتهذيب الباطن عن ذمائم الأخطسالة وتطهيره عن الملكات الرديّة ليكون قابلاً للاشراق كالبخل والحسطة وغيرهما من الصغات الذميمة، وبحفظ اللسان والبطن والغرج عسسن إلتذاذ الحرام ·

قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله) : ((من وقى شرّ لقلقه وقبقبه وذبذبه فقد وقى الشرّ كلّه)) اللقلق: اللسان، والقبقب: البطن، والذبذب: الذكر ·

قال الشاعر:

((فرج وگلو فرج وگلو کرده تورا دنك ودلو هرکس از این دو بگذرد باشد گلاو باشدگلاو))

وأمّا التحلية: تحصل لها بعد خلائها عن الرذائل باتصافها بالفضائل والصفات الحسنة والأخلاق الحميدة كما هو مذكور في كتـــب

وأمّا الغنائ: وهوالمرتبة الرابعة للعقل العملي عبارة عـــــن شهود السالك كلّ ذي ظهور مستهلكاً بنور نور النور أعني الله تبارك وتعالى كما يستهلك أنوار الكواكب في النهار بنور الشمس التي هـــي سلطان الكواكب وللفـنائ ثلاث مراتب: المحو: وهو توحيد الأفعـال، والطمس: هو توحيد الصفات، والمحق: توحيد الذات، وإليه أشار في المتن بقوله:

((فنا شهود كلّ ذي ظهرور مستهلكاً بنور نور النرور)) ((بفعله الأفعال يمحو الحرق في النعت طمس فيالوجود المحق)) ( ۳۶۴ )

## غُرَر فِي أَنَّالنَفْسُ كُلَّ الْفِوي

((النفس في وحدته كلّ القـوى

وفعلها في فعلمه قد إنطموي))

((للحكم بالمرئي على المطعــوم

وبالخياليّ على الموهـــــوم)) ((والقاض بين إثنين لابدّ وأن

قد حضرا له كذا الباقى علىن)

((وقطعنا إنّا نرى نسعى نشم

نعقل نوهم ونشتهي نه\_\_\_\_م))

يعني: النفس في وحدته كل القوى تكون القوى الظاهريـــــة والباطنية من شؤونها فغي الحقيقة تكون العاقلة والمتوهمة والمتخيلـــة والحساسة والمحركة والمتحركة كلها هي حقيقة النفس وفعلها أي القـوى في فعله قد انطوى، للحكم بالمرئي على المطعوم يعني: ان هـــــذا التقاح مثلاً حلو وهذا حامض أو بالخيالي أي الحكم بالصورة الخياليــة على الصورة الموهومة فاذا فينا قوة واحدة مدركة للكليّات والجزئيـــات متصرّفة فيها وهي الأصل المحفوظ في جميع القوى وهي النفس، والقاض بين الاثنين (هذا الجسم حارّ مثلاً) لابد وأن قد حضرا هذان (الجسم والحرارة) له كذا الباقي العلن أي ظاهر، وقطعنا أنّا نرى نصعفى نشم نعقل نوهم ونشتهي نهم أي نقصد يعني: انّ ادراك كل واحد من الحواس الظاهرية والباطنيّة يرجع الى النفس لأنه لو لم يرجع الادراكات اليها فلا يقدر أن تحكم بينها وهذا خلاف ما نجد من أنفسنا فاليها فلا يقدر أن تحكم بينها وهذا خلاف ما نجد من أنفسنا في النفسا فلا يقدر أن تحكم بينها وهذا خلاف ما نجد من أنفسنا في النفسا فلا يقد رأن تحكم بينها وهذا خلاف ما نجد من أنفسنا في النفسا فلا يقد رأن تحكم بينها وهذا خلاف ما نجد من أنفسنا في النفسا فلا يقد رأن تحكم بينها وهذا خلاف ما نجد من أنفسنا في النفسا فلا يقد رأن تحكم بينها وهذا خلاف ما نجد من أنفسنا في النفسا فلا يقد رأن تحكم بينها وهذا خلاف ما نجد من أنفسنا في النفس أنفسا فلا يقد رأن تحكم بينها وهذا خلاف ما نجد من أنفسنا في النفسا فلا يقد رأن تحكم بينها وهذا خلاف ما نجد من أنفسا في النفسا فلا يقد رأن تحكم بينها وهذا خلاف المنا في النفسا في النفس أنفسا في المها في المها في المها في النفس أنفسا في النفسا في النفسا في المها في المها

أشار في هذا المقام انّ النفس في وحدته كلّ القوى في مقامين: مقام الكثرة في الوحدة، ومقام الوحدة في الكثرة، وتوضيح المقام في ضمن أمرين:

(الأول): في معنى الوحدة، وانّ المراد بالوحدة هنا أيّ معنا أريد، فاعلم انّ الوحدة على نحوين: وحدة عرضيّة، ووحدة حقيقيّه فالوحدة العرضيّة ما يكون صغة للشيء باعتبار متعلّقة كالإنسان الواحه والفرس الواحد، والحقيقيّة: ما يكون صغة له باعتبار نفسه كالوحه على العارضة لمهما باعتبار نفس الوحدة فيقال: الوحدة العارضة على الإنسان أو الفرس واحد، ثم الوحدة الحقيقيّة ينقسم إلى قسميسن أحدهما الوحدة الحقيق التي في الواجب تعالى، الثاني الوحدة الظلّية التي تكون في النفس، فالنفس بوحد تها جامعة لكلّ القوى لا يشذّ عن حيطة وجودها شيء منها بل الكلّ موجودة بوجودها لكن مع إنخفاظ مقامها العالي وعدم تجافيها عن مقامها المجرّد كما القوى في مقام كثرتها ليست منعزلة عن النفس ومباينة لها المعترد كما القوى في مقام كثرتها ليست منعزلة عن النفس ومباينة لها المعترد كما القوى في مقام كثرتها ليست منعزلة عن النفس ومباينة لها المعترد كما النفس ومباينة لها المعترد كما النفس ومباينة لها المعترد كما المعترد كما النفس ومباينة لها المعترد كما المعترد كما النفس ومباينة لها المعترد كما المعترد ك

(الثاني): انّ النفس في وحد تها كلّ القوى وفعل القوى قسد إنطوى في فعلها، فالنفس في الحقيقة هي المتوهّمة وهي المتخيّسلة وهي الحصّاسة المحرّكة المتحرّكة، وهي الأصل المحفوظ في القوى فسي كلا المقامين: مقام الكثرة في الوحدة، ومقام الوحدة في الكثرة، والمسراد باتحاد النفس مع القوى وكونها كلّها في مقام الكثرة في الوحدة هسسو إتحاد تلك القوى معها في مقامها الشامخ كانطوا المدركات في وجود المدرك في مقامه الشامخ وكانطوا العقول التفصيليّة في العقل البسيط

الإجمالي وكانطوا الشجر من الأغصان والأوراق وغيرهما في وجود البذر حيث ان البذر هو وجود إجمالي من الشجر والشجر وجود تغصيل للبذر، والمراد باتحاد النفس مع القوى وكونها كلّها في مقام الوحدة في الكثرة هو إتحاد القوى مع نوره المنبسط من النفس على القوى وظلّها المترشّح منها ، إذ القوى كلّها معلولة للنفس فالصادر عن النفس هو الوجود الواحد البسيط الذي له مراتب متعددة، فغي مرتبة يكون قوة عاقلة ، وفي مرتبة أُخرى مفكّرة ، وفي ثالثة قوة متخيّلة وهكذا ، وهدذ المراتب مراتب حقيقة واحدة ، وهي ذلك الوجود الظلّي الصادر من النفس الذي هو عين الربط بالنفس لا شي له الربط بها ، فالمتحد مع القوى هو هذا الوجود الظلّي لا النفس في مقام كونها علّة له لكن لما لم يكن لهذا الوجود المعلولي نفسيّة أصلاً بل هو عين الربط بالنفس كما هو الشأن في كلّ معلول بالقياس إلى علّته ، قيل : النفس كلّ القوى كما هو الشأن في كلّ معلول بالقياس إلى علّته ، قيل : النفس كلّ القوى ما هو الشأن في كلّ معلول بالقياس إلى علّته ، قيل : النفس كلّ القوى ما هو الشأن في كلّ معلول بالقياس إلى علّته ، قيل : النفس كلّ القوى ما هو الشأن في كلّ معلول بالقياس إلى علّته ، قيل : النفس كلّ القوى ما هو الشأن في كلّ معلول بالقياس إلى علّته ، قيل : النفس كلّ القوى ما المنفس كلّ القوى ما الشائن في كلّ معلول بالقياس إلى علّته ، قيل : النفس كلّ القوى ما المنفس كلّ القوى ما المنفس كلّ القوى المنفس كلّ المنفس كلّ القوى المنفس كلّ القوى المنفس كلّ القوى المنفس كلّ المؤل بالقوى المنفس كلّ المؤل بالقوى المنفس كلّ القوى المنفس كلّ المؤل بالقوى المنفس كلّ المؤل بالقوى المؤل بالقوى المؤل بالقوى المؤل بالقوى المؤل بالقوى المؤل بالقوى المؤل بالقول المؤل بالقوى المؤل بالقول المؤل المؤل المؤل المؤل المؤل المؤل ال

ثم ان المصنف (رحمه الله) إستدل على كون النفس بوحد ته كــل القوى بوجهين:

(أحدهما): من ناحية المدرك بالفتح ب فانّا نحكم على شيئ واحد بأحكام المحسوسات والموهومات والمعقولات مثلاً نقول: الني له لون كذا طعم كذا أوأنّ هنده الصور الخياليّة هي بعينها تلسك الصورة المبصرة ، والحاكم بين الشيئين لابدّ أن يدركهما والمصدّق لابدّ له من تصوّر الطرفين ، فلابدّ لنا من قوّة واحد ته تدرك لكلّ المحسوسات الظاهرة والباطنة حتى يمكنه الحكم بأنّ هذا اللون لهذا المطعروم أو أنّ هذه لصورة مطابقة لهذه الصورة ، وقس عليه تصرّفنا في الصور

الخياليّة والمعاني بالتركيب والتفصيل وضمّ بعضها إلى بعض إيجابـــأ أو تفريقها سلباً ، فانّ هذه الأفعال تدلّ على انّ فينا قوّة واحـــدة مدركة للكلّيات والجزئيّات متصرّفة فيها وهــــي النفس، وإلى هذا الدليل أشار بقوله:

((للحكم بالمرئي على المطعروم وبالخيالي على الموهروم)) ((فالقاض بين إثنين لابد وأن قد حضرا له كذا الباقي علين))

(الوجه الثاني): من ناحية المدرك بالكسر وهو إنّا نقطع بأنّ كلّ واحد منّا واحد شخصي، وأنه هو الذي يعقل وهو الذي يسدرك بالأنحاء الثلاثة وهي الإحساس والتخيّل والتوهّم، فلو لم نقل بسلمان النفس كلّ القوى لما يتأتّى ذلك ، وبالجملة: الحكم بأنّ الذي يعقل هو بعينه الذي يدرك وهو الذي يحرّك ويتحرّك بديهيّ وجداني، وإلى هذا الدليل أشار بقوله:

((وقطعــنا إنّـا نرى نسقى نشم نعقل نوهـــم ونشتــهي نهم)) (أي نقصد) ٠

قال في الشرح:

إن قلت: إنّ إسناد هذه الإدراكات والأفاعيل إلى النفس من جهة أنّ هذه صفات قواها وأفاعلها ، قلت: القطع حاصل بأنه لا مجاز في الإسناد ، أقول: في توضيح الإشكال والجواب: انّ في إسناد ،

الأفاعيل إلى القوى وإلى النفس إحتمالات:

(الأول): أن يقال كون الأفعال مستندة إلى القوى على نحسو السحقيقة مثل فتح العسكر المدينة، وإلى النفس بالعرض والمجسساز مثل فتح الأمير المدينة، وهذا خلاف ما نجده بوجداننا، فاتسا إذا قلنا: سمعت أو أبصرت أو أكلت أو شممت ونحو ذلك لم نرتكب مجازاً بل نرى أنفسنا كذلك أي بصيراً سميعاً آكلاً شاماً بالحقيقة ·

(الثاني): أن تكون أفعالنا مستندة إلى أنفسنا بالحقيقة مثل كتبت بيدي ونخرت بيدي، وإلى قوانا بالعرض والمجاز مثل كتبست بالقلم ونخرت بالسيف ، وهذا أيضاً مما يكذّبه الوجدان، إذ المعلوم بالضرورة صحّـة إسناد الفعل إلى القوى حقيقة مثل أبصر بصري وسمع أذني ونحوهما ، وليس في هذا الإسناد إرتكاب مجاز أصلاً .

(الثالث): أن تكون الأفعال مستندة إلى النفس والقوى كلتيهما على نحو الحقيقة وهذا على نحوين: أحدهما أن يكون فعل واحصد مستنداً إلى كلّ واحد منهما بالإستقلال بحيث يكون السمع مصصن الأُذن والإبصار من البصر في عرض كونه من النفس مع بينونة النفس عن البصر وكونها بالنسبة إليه أين هو من صاحبه وهذا مع انّه مخالف لما نجد من أنفسنا خلاف ذلك أمر محال للزوم توارد العلل المستقلصة على معلول واحد ، وثانيهما: أن يكون مستنداً إلى النفس بعيصن إستناده إلى القوى من جهة عدم المباينة بين القوى والنفس وكون النسبة إلى النفس، فللنفس مراتب كما قال تعالى النفس بقوله فصي النها عين النسبة إلى النفس، فللنفس مراتب كما قال تعالى ...

الجواب بأنّه لا مجاز في هذا الإسناد ، وإلى الدليل الثاني أشــــار بقوله في المتن : (( وقطعنا إنّا نرى)) إلخ ·

\* \*

# غُرَر في بعض احوال لنفس

((نور سفهبد مزاجاً واقسی وغیر بساقی)) وغیر باق همو غیر بساقی)) ((وحادث عند حدوث الصیّصة باق وهذه تصیر نانسسیه))

يعني: نور سفهبد (أي النفس الناطقة) بحفظ المزاج والمزاج فـــان والنفس هو الباقي فعلم انّ النفس غير المزاج لأن غير باق هو غير باقي والنفس حادث عند حدوث الصيصية أي البدن وهي باقية وهـــذه أي الصيصية تكون فانية ٠

أشار في هذه الغرر إلى أنّ النفس غير المزاج وإلى أنّ النفس غير المزاج وإلى أنّ النفس جسمانيّة الحدوث وروحانيّة البقاء ، وقد أشرنا إلى الأول منهما وإلـــى

أنّ النفس ليس البدن في ضمن المباحث المتقدّمة فلا نعيد ما ذكرناه هناك، والمصنّف إستدلّ عليه هنا بوجهين:

(الأول): إنّ النفس حافظ المزاج ومبدأوه، وهو لا يكون عينه إذ لو كانت النفس هي المزاج كما حكي عن جالينوس لزم توقف الشيء على نفسه، إذ النفس إمّا شرط للمزاج في حفظه أو مشروط به في فعله وعلى كلا التقديرين لو كانا شيئاً واحداً لزم توقّف الشيء على نفسه وهو محال لاستلزامه كون الشيء الواحد موجوداً ومعدوماً في وقت واحد، وقرر المصنّف كون النفس حافظاً للمزاج في الحاشية بهذا البيان الجاميع لأجزاء البدن، وإن كان نفس الأبوين أولاً إلا أنّ الحافظ لمزاجه هيو نفس المولود، فإنّ أجزاء متخالفة الطبايع متصارعة إلى الإنفكياك، سيّالة إلى إحيازها الطبيعيّة والنفس هي جابرة إيّاها على الإلتيام صورة وجامعة للأجزاء للتغذية بعد التعلّق، وحافظة للمزاج كما أنّ كلّ صورة نوعيّة مبدأ للأثار المخصوصة في مادّتها، إنتهى و

وإليه أشار بقوله: (( نور سفهبد مزاجاً واقي)) ٠

(الثاني): إنّ المزاج لا يبقى بل يتبدّل بحسب أسنان الشخص من الصبا والشباب والكهولة والشيخوخة ولكنّ النفس باقية لا فنا السلم والشي الباقي الباقي وإليه أشار في المتن بقوله: (( وغير باق هو غير بساق)) .

وأمّا انّ النفس حادثة ذهب أرسطو ومن تبعه إلى أنّ النفسس حادثة وهو موافق لما يعتقده الملّيّون، وذهب أفسلاطون من قبله إلى

انّها قديمة والقائلون بالحدوث إختلفوا على قولين، ذهب المشّائيّة إلى حدوثها مجرّداً عن حدوث البدن وذهب أهل الحكمة المتعالية من صدر المتألّهين وأتباعه ومنهم المصنّف (رحمه الله) إلى حدوثها عند حدوث البدن لكنّها جسمانيّة الحدوث روحانيّة البقا والا بنحو التجرّد والدليل عليه على مذهب المتكلّم فظاهر واضح على قواعدهم لما ثبيت من حدوث العالم وهي من جملة العالم،

وأمّا على مذهب الحكما عنقول:

إستدلوا على بقا النفس بعد فنا البدن بوجوه ومؤيدات نحن نذكر بعضها بالإختصار حذراً من الإطالة ، ونحيل التفصيل إلى الكتب المبسوطة كمبدأ ومعاد صدر المتألمين وغيره:

أمَّا الدليل: فمن وجوه ثلاثة:

(الأول): إنّ النفس الإنسانيّة لا تموت بموت البدن لأنّ كلّ شيّ يفسد بفساد شيّ آخر فهو متعلّق به نوعاً من التعلّق، إذ كلل شيّ يفسد بنهما تعلّق ذاتي وإرتباط عقلي فلا يوجب فساد أحدهما فساد الآخر، وقد قلنا: إنّ تعلّق النفس بالبدن تعلّق تدبيري لا تعلّق حلولي أو إتحادي، ونسبة النفس مع البدن هو أين أحدهما من صاحبه هذا من واد وذاك من واد آخر، هذا الطريق ذكره صدر المتألّسهين بوجه أبسط فليراجع ٠

(الثاني): طريقة أخرى اعتمد ها صاحب التلويحات وهسي ان النفس بالفعل موجودة ولها بالفعل أن يبقى وكلما هو موجود بالفعلل وله أن يبقى فليس له بالقوّة أن تبطل إلا أن تركّب ذاته من شيئيسسن

كمادة وصورة لأنّ البقاء والزوال متنافيان لأنّ أحد هما نوع من الوجــود والآخر نوع من العدم وكذا الفعليّة والقوّة نوعان من الوجود والعـــدم فالنفس لو جاز عليها البطلان فلزم أن يكون لها قوَّه بطلانها في المسام لأنَّها أمر بسيط صوري وهي بالفعل من جهة ذاتها ، ولا يتصوَّر أن يكون شي بسيط هو بالفعل في ذاته وهو بالقوّة ، فاذا قوّة بطلانها لـــو فرض يجب أن بسكون في قابل لها ففيه قوّة وجود ها وقوّة عدمها كميا في القوابل والأعراض المادية والنفس قد علمت انسها مجرّدة ذاتاً فسى قابل لذاتها والبدن قابل لتعرَّضاتها وتدابيرها فيه، فلا يتصـــور أن يكون لها قوَّة بطلان أصلاً لا في ذاتها ولا في غيرها ، إنَّما لها قـــوَّة بطلان وجود ها الرابطي كما انّ لها قوّة وجود ها التعلّقي وهي إستعداد البدن لمزاجه لتعلّقها به وكونها مستعملة له حافظة لمزاجه ثم إستعداده لقطع تعلّقها عنه وترك إستعمالها إيّاء لأجل فساد مزاجه وإنحــــلال تركّبه وإنهدام بنائه كما قيل شعر:

(الثالث): ما ذكره المصنّف في أسرار الحكم، قال في فصـــل بقاء النفس الناطقة بعد فساد البدن ما هذا لفظه:

برهانش آنستکه هرچه معدوم است یا بذاته معدوم است بسیا بطریان ضد ومنافی بر گل چون بیاض معدوم میشود بطریان سواد بسر محل بیاض وفعیل بر موصوف به ظلمت وصورت نوعیّه نار بر محل هوا وعکس اینها إلی غیر

ذلك وداخل در اینست : ((كلّ كائن فاسد وكلّ مركّب ینحل)) زیرا كه فساد كائن وانحلال تركيب از غلبه يكي از اضداد ومنافيات است بـــر دیگری یا بانعدام یکی از علل اربع ونفس ناطقه اگر بذاتها معـــدوم باشد وجودش ممتنع باشد وضد ومنافى ندارد كه انعدامش بتصلحم باشد ، چنانکه در عالم اجسام هست بلکه در مطلق جواهرتضاد نیست چه جسیواهر مجرّد و وترکیب خارجی ندارد میثل عناصر تا کیل مركب ينحل آنرا بگيرد چون عـــــــــــــــــــــــــ فاعلى وغائى نفس جوهر مفارق است که انعدام ندارد ، وفرض انعدام عقل کلّی فرض انعدام مبهداً المبادي است تعالى عن ذلك علوّاً كبيراً ، وعلَّت مادّيه وصوريّه ندارد زیرا که مجرد است بلکه گفتیم مهیت ندارد ، پس چون تجرد نفس ثابت شده است که منطبع در جسم نیست بلکه جسم باعتبار مزاج آلت آنست پس هرگاه از صلاحیّت آلت بیرون رود قدح نکند در بقای آن جوهـــر مجرّد ، چنانکه اختلال منشأ ضرر ندارد وبقای بخاریا زنك آئینه وعدم قبول آن نور شمس را وعکس را ضرر ندارد بوجود عاکس وچگونه تقاضــــا نکند نور قاهر شعاع خود را که ذات نور مدبر باشد ومزاج بدن شــرط تعلّق بود وتغیّر در ذات نیست چون تغیّر در انوار قاهر، عقلـــــیّه نیست، وتغیر در قواهر نیست، چون تغیر در نور اقهر ابصر واجـــب الوجود نیست والحال اگر مراتب هستی بینی که آنچه گوهر ذات تــو است تغیر وتبدل ندارد تبدلات طبیعی وغیر طبیعی در مرکب نفس يا البسعُ نفس است اگر مشور وزوال وتبدل به گوهر ذات نور اسفهبد راه داشتی در حال ابتلای ببدن کائن فاسد وهیئآت ظلمانیه بیه او اولی بودی نسبت به حال خلاصی از سلاسل واغلال مادیه ، پس آنچه

قائل گفته است که آنکه تغیّر نپزیرد توئی وآنکه نمرد ه است ونمیرد توئی وصف آیت کبرای حقّ است وجنبه گوهر ذاتش که خود این آیت کبرای وصف ذات وصفات حقّ است، وشرح فضائل وفواصل اواست، وحمسد او وذکر اواست، إنتهی ٠

ثم ان المصنّف ذكر وجها أخراً لبقا النفس بعد الموت مــــا حاصلــه:

إنّه لو فسد الروح بفساد البدن لكان حامل قوّة الفساد فك\_ان مادّياً وقد ثبت تجرّده ٠٠

وأمَّا المؤيَّدات فنذكر منها وجوهاً ثلاثة :

(الأول): إنّ وقت النوم يضعّف البدن وضعفه لا يقتضي ضعف النفس بل النفس تقوى وقت النوم، فيشاهد الأحوال ويطّلع علـــــى المغيّبات، فاذا كان ضعف البدن لا يوجب ضعف النفس بل تقويتها فهذا يقوى الظنّ في انّ موت البدن لا يستعقب موت النفس ·

(الثاني): إنّ كثرة الأفكار سبب لجفاف الدماغ وجفافه مسؤد الله الموت، وهذه الأفكار سبب لكمال النفس بالمعارف الإلهيّة وهسو غاية لكمال النفس فهو سبب لنقصان البدن وفساده وهذا يؤكّد الظنّ في انّ النفس لا تموت بموت البدن

(الثالث): إنّ الإنسان يرى في منامه أباه وأُمّه ويسألهما عنن الشياء وهما يذكران له جواباً صحيحاً ، ورَبّا أرشداه إلى دفين في موضع لا يعلمه ، وذكر صاحب المطالب العالية انّه قيل: انّ الغرد وسي لمّنا

صنّف شاهنامج على إسم سلطان محمود وأنه ما قضى حقّه كما يجـــب ضـــاق قلب فردوسي عن ذلك فرأى رستم في المنام فقال لــه: إنّك مدحتني في هذا الكتاب كثيراً وأنا في زمـرة الأموات فلا أقــدر على قضا حقّك ولكن إذ هب إلى الموضع الفلاني واحفر فاننك تجــد دفيناً فخذه فكان الفرد وسي يقول: إنّ رستم بعد موته كان أكثر كرماً من محمود حال حياته، وروي أيضاً: انه كان شيخ فقيه كان إماماً في الطوس يسمّى بأبي القاسم ما صلّى على فرد وسي عند وفاته بل أنكر عليـــه معتذراً بأنه كان في حياته يمدح ملـوك الفرس، وهم كانوا من المجوس حتى يرى في المنام انه يمشي في رياض الجنان بصورة حسنة ووجه مضيء يتلألاً على رأسه وبدنه التاج والديباج، فلمّا سُئل عن سبب حالـــه يتلاًلاً على رأسه وبدنه التاج والديباج، فلمّا سُئل عن سبب حالـــه قال: فقد رحم عليّ وغفر لي الرحمان (جلّ جلاله) وأسكنني في غــرف الجنان لأجل بيت واحد من شاهنامج قلت في توحيده وهو قوله:

( جهان را بلندی ویستی توئی

ندانم چه ئی هرچه هستی توئی))

يعني: ان كلّه الوجود وهو كلّ الوجود وهذه الحكاية مشهورة، وقد نظمها العطّار وهي مما يدلّ دلالة واضحة على بقا نفسه وحياتها في الآخرة، نقلناه بطوله عن المبدأ والمعاد للصدر (قدّس سهوه) واستدلّ عليه على ما ذكر في كشف المراد: انّ النفوس لو كانت أزليّة لكانت امّا واحدة أو كثيرة والقسمان باطلان فالقول بقدمها باطل، أمّا الملازمة فظاهر وأمّا بطلان وحدتها فلأنها لو كانت واحدة عزلاً فامّا أن تتكثّر فيما لا يزال أو لا تتكثّر، والثاني باطل وإلا لزم أن يكون ما يعلمه كلّ أحد، وكذا ساير الصفات النفسانيّة، لكنّ الخق خهلاف

ذلك، فانسه قد يعلم زيد شيئاً وعمرو جاهل به، فلو إتحدت نفساهما لزم إتصاف كلّ واحد بالضدّين والأول باطل أيضاً لأنها لو تكتّـــرت لكانت النفسان الموجود تان امّا ان كانتا حاصلتين قبل الإنقسام فقــد كانت الكثرة حاصلة قبل فرض حصولها هذا خلف، وامّا حدثت بعــد الإنقسام وهو محال وإلا لزم حدوث النفسين وبطلان النفس التي كانـت موجودة، وامّا بطلان كثرتها عزلا فلأنّ التكثّر إمّا بالذاتيّات أو باللـوازم أو بالعوارض والكلّ باطل ·

أمّا الأول: فلما ثبت وحدتها بالنوع، وكذا الثاني، لأنّ كتسرة اللوازم لا تستلزم كثرة الملزومات، وأما الثالث فلأن إختلاف العسوارض للذوات المتساوية بالنوع إنما يكون عند تغاير المواد لأن نسبة العارض إلى المثلين واحدة، ومادّة النفس البدن لامستحالة الإنطباع عليسها وقبل البدن لا مادّة وإلا لزم التناسخ وهو محال، إنتهى .

وأمَّا شرح قوله: (( باق وهذه تصير فانية)) ما حاصله:

إنه لو فسد الروح بفساد البدن لكان حامل قوّة الفساد فكسان ماديّاً وقد ثبت تجرّده، ثم انّ المصنّف (رحمه الله) نهض بتوجيه كلم أفلاطون في قوله بقدم النفس بما حاصله: ولعل مراده قدم ما هو باطن

ذات النفس وهو العقل ، فانّ العقول حقائق والنفوس رقائق لهــــا فكينونتها السابقة كينونة النفوس بوجه لا أن النفوس بما هي نفوس قديمة بالزمان كيف وهي على التحقيق جسمانيّة الحدوث روحانيّة البقاء ·

أقول: قوله: ((بوجه)) هو مقام الكثرة في الوحدة ، فالنفسسس موجودة قبل كينونتها النفسسي بوجود العقل مطويّة في طيّ وجود ، كطيّ تفاصيل أجزاء الشجر في وجود البذر على ما تقدّم ·

وقال في الحاشية في توضيح توجيه كلام أفلاطون الإلهي:

إنّ كينونة العقل الكلّي في عالم الإبداع على سبيل الوحـــدة والقدم الزماني كينونة النفس فانّ كينونة الأصل في نشأة كينونة الفــروع وكينونة النيّر كينونة الشروق والبروق بنحو أتمّ ومن هذا المقام مـــا ورد عن المعصومين (عليهم السلام) : ((كنّا نوراٌ واحداً ثم إفترقنا)) ، وما قال العارف:

((متحد بوديم ويك جوهر همه

بی سر وبی پا بودیم آن سر همه))

((یك گهر بودیم همچون آفتـاب م

بی گره صافی همچیو آب)) ((چون به صورت آمد آن نور سره

شد عدد چون سایه های کنگــره)) ((کنگره ویران کنید از منجنیـــق

تا رود فرق از میان این فریــــق ))

وعلى هذا لا يرد عليه ما أورد و المشاؤن من أنّه لو كانت النفوس قد يمة أي بالزمان إلى آخر ما ذكرنا في دليل الحدوث إلى أن قلل الحدوث عرفت انّ هذا يلزم لو كانت سابقة بما هي نفوس وبنحو الكثرة الأفراديّة وليس كذلك بل كما كانت في اللوح والقلم كانت في العلم بنحو أتلم ولا يلزم شيء مما ألزم ، إنتهى و



# غُرَر فِي إبطالِ التّناسخ

يعني: لزوم اجتماع نفسين على صيصية أى بدن واحد تناسخا قد أبطلا لأن كل أحد يعلم أن ليس في بدنه الا نفس واحدة، ومصع وصول النفس الى غاية كماله لا يقتضي العناية الربّانيّة أن تتنازل النفس من فعليّتها الى القوّة -

(الأول): إنّ عدد النفوس مساوٍ لعدد الأبدان، ولا يزيد الحده على الآخر لأنه لا يتعلّق ببدن واحد إلا نفس واحدة وذلك معلوم بالضرورة وكذلك لا يتعلّق نفس واحدة إلا ببدن واحد إمّا على سبيل الإجتماع فبالضرورة وإمّا على سبيل الإنتقال من بدن إلى آخرر

فلا يجوز عقلاً لوجوه:

(الوجه الأول): إنّ النفس المتعلّقة بهذا البدن لوكانـــــت منتقلة إليه من بدن آخر لزم أن يتذكّر شيئاً من أحوال ذلك البدن لأنّ محل العلم والتذكّر هو جوهر النفس الباقي كما كان واللازم باطل قطعاً ٠

(الوجه الثاني): إنّها لو تعلّقت بعد مفارقة هذا البدن ببدن آخر لزم أن لا يزيد عدد الأبدان الهالكة على عدد الأبدان الحادثة قطّ، والتالي باطل بالمشاهدة، فانّه قد يحدث وباء عام وتهلـــــك أبدان كثيرة لا يحدث مثلها إلا في أعصار متطاولة ·

بيان الملازمة: إنّه لو هلك بدنان وحدث بدن واحد مثلاً فامّا أن يتعلّق بالبدن الحادث إحدى نفسي الهالكين فقط فيلزم تعطّـل النفس الأُخرى أو كــلتاهما فيجتمع على بدن واحد نفسان أو لم يكن هناك إلا نفس واحدة وكانت متعلّقة بكلا البدنيين الهالكين فيلـــنم تعلّق النفس الواحدة بأكثر من بدن واحد والتوالي ظاهر البطلان ·

(الوجه الثالث): إنّه لو إنتقل نفس من بدن إلى آخر لـــزم أن يجتمع فيه نفسان منتقلة وحادثة لأنّ حدوث النفس عن العلّة القديـــه يتوقّف على حصول الإستعداد في القابل أعني البدن وعند حصـــول الإستعداد في القابل أعني البدن ون وجـــود الإستعداد في القابل يجب حدوث النفس لما تقرر من لزوم وجـــود المعلول عند تمام العلّة وبهذا الوجه الأخير إستدلّ المصنّف في الشرح وهذه عبارته:

إنّ البدن إذا كمل إستعداد ، لحدوث النفس فاضت عليه مسن

المبدأ لأنّ الجود تامّ والفيض عام والشرط وهو صلوح القابل حاصل فلو تعلّق به نفس مستنسخة أيضاً لزم إجتماع نفسين على بدن واحد وهــو باطل لأنّ كلّ أحد يجد أنّ ذاته واحد لا إثنان ·

وقال في الحاشية :

قولنا: لأنّ كلّ أحد يجد أنّ ذاته واحد أي هذا بديهيّ وجداني ولو كان نظريّاً فالبرهان عليه أن تشخص البدن بالنفس كما ترى محفوظة تشخّصه في تبدّلاته العينيّة بحسب الأسنان وغيرها ، بل في تبدّلاته بحسب الوجود الصوريّ البرزخيّ والأُخروي، فلو كان هنا نفسان كان فيه مشخّصان فلزم أن يكون البدن إثنين ، إنتهى .

ونقل برهاناً آخر عن صدر المتألّمين (رحمه الله) ووصفه بالمتانـة من أراد الإطلاع عليه فليراجع الشرح ، وأشار إلى الدليل الذي ذكـره نفسه بقوله: لزوم إجتماع نفسين على صيّصته تناسخاً قد أبطلا ، وأشـار إلى الدليل الذي ذكره صدر المتألّمين (رحمه الله) بقوله:

((ومع وصول الأنفس لغايــة

لا يقتضي التنازل العنايـــة))

وملخّص برهانه (قدّس سرّه) كما أشار إليه في النظم ان وصـــول النفس في البدن الأول إلى غايته يدلّ على فعليّته وإنتقالها إلى بد ن آخر جديد يستلزم إرتجاعه إلى النقص ونزوله إلى مرتبة القوّة، وهــــذا البرهان على ما لخّصه العلّمة الآملي يلتئم من أُمور خمسة، ونحـــن نذكرها بتلخيص لتلخيصه:

(الأول): إنّ تعلّق النفس بالبدن ذاتيّ لا عرضي٠

(الثاني): إنّ التركّب بين النفس والبدن إتحاديّ لا إنضمامي على ما عرفت شرحهما مراراً في هذا الكتاب ·

(الثالث) ؛ إنّ لكلّ من النفس والبدن مراتب من القوّة والفعليّة وحيث انّ التركيب بينهما إتحاديّ تكون القوّة في كلّ واحد منهما بازاء القوّة في الآخر والفعليّة في كلّ واحد بازاء الفعليّة في الآخر .

(الرابع): إنّ كلّ واحد منهما متحرّك بالحركة الجوهريّة مــن القوّة إلى الفعل، فيكون تكاملهما على سبيل التكافؤ، يعنـــي: ان تعاليهما يكون على السواء بحكم تكافؤهما في القوّة والفعليّة الناشىء من إتحادهما وجوداً ٠

(الخامس): النفس بخروج البـــدن السابق من القوّة إلــــى الفعليّة قد خرجت من القوّة إلى الفعليّة م

إذا تحققت تلك الأُمور فتقول:

لو تعلّقت النفس بعد خروجها عن البدن السابق إلى بسدن آخر لكانت النفس في مرتبة الفعليّة والبدن الذي تعلّقت به كالجنسين مثلاً في مرتبة القوّة والفعليّة وهسرو مثلاً في مرتبة القوّة والفعليّة وهسرال محال ، فتعلّق النفس من بدن إلى بدن آخر منفصل عن الأول محسال وهو المطلوب، إنتهى .



### غُرر في أقسرًام التَّنَا سُحَ

(( نسخ ومسخ رسخ فسخ قسّـما إنســٰاً وحيواناً جماداً ونمــــــا)

((للكلّ إنس باب الأبــواب وذا

نزول الصعود عكس ذا خــــذا)) ((أقول من رأس بأنّ الأربعـــة

بالوصل والغصل بدت موزّعــــة)) ((كذاك بالصعود والتنـــــزّل

((والملكوتي وما في الملك جا

فما يصحّ أو يحال إستخرجــــا))

يعني: نسخ ومسخ رسخ فسخ قسم هذه الأربعة إنساً وحيواناً جماداً ونما وهذه أيضاً أربعة، للكل أي الأربعة المذكورة إنس هو باب الأبواب لأن أول منزل للنور الاسفهبدي هو الصيصية الانسانية وذا أي هذا القسم من التناسخ تناسخ نزولي والتناسخ الصعودي عكس ذا خذا أقول من رأس بأن الأربعة أي أريد استيناف التقسيم بأن الأربعات المذكورة من النسخ وأخواته يكون بالوصل والغصل يعني: يكون ترقيات الانسان من الجماد الى النبات ومن النبات الى الحيوان ومن الحيوان الى الانسان وهذا على سبيل الابتصال وقد يكون بالإنغصال كما هو رأي الى الانسان وهذا على سبيل الابتصال وقد يكون بالإنغصال كما هو رأي

التناسخيّة بدت موزّعة أي متقسّمة ، كذاك بدت هذه الثمانية المؤتلفة من الأربعتين الأوليين موزّعة بالصعود والنزول فهذه ستّة عشر الـــــى النقل والبروز والتمثّل يقتسم ، والتناسخ بالمعنى الملكوتي والملكي أيضاً جا ، فما يصحّ من هذه الأقسام أو لا يصحّ فيحال استخرجا .

أشار في هذه الغرر إلى أقسام التناسخ وهي أربعة:

(الأول): النسخ يكون في الإنسان بانتقال نفس روح بدن إلى بدن آخر٠

(الثاني): المسيخ وهو حلول نفس إنسانيّة في جسيد حيوانيّية ٠ حيوانيّية ٠

(الثالث): الرسخ وهو تنزّله إلى جسم جامد ٠

(الرابع): الفسخ وهو إنتقاله إلى نامى ٠

ولكلّ من أقسام الحيوانات والنباتات الإنسان باب الأبـــواب على مذهب بعض التناسخيّة انّ أول منزل النور الاسفهبدي هو البدن الإنساني ويسمّونها: باب الأبواب لحياة جميع صياصي الحيوانيّــة والنباتيّة، وهذا هو رأي يوذاسف التناسخي فقالوا: إنّ الكاملين من السعداء يتّصل نفوسهم بعد المفارقة بالملأ الأعلى وتنال من السعادة ما شاء الله، وأمّا غيرالكاملين والأشقياء بحسب تفاوت مراتب شقائهم ينتقل إلى صيّصة مناسبة لهيّة ظلمانيّة غلبت على نفوسهم من الحيوانات المتنكّسة الرؤوس كانتقال نفس الحريص إلى الخنزير ونفس السارق إلـى الفأرة، وهكذا، ويسمّى هذا بالتناسخ النزولي، وبعكس هذا القــول أعني الترقي من الأدنى إلى الأعلى ذهب طائفة أُخرى فزعموا أنّ الأُولى

بقبول الفيض الجديد هو النبات وانّ المزاج الإنساني يستدعين نفساً أشرف وهي التي حازت الدرجات النباتيّة والحيوانيّة، فكلّ نفس إنّما يفيض على النبات فينتقل في أنواعه المتقاربة المراتب من الأنقص إلى الأكمل حتى ينتهي إلى المرتبة المتأخمة لأدنى مرتبة في الحيوان كالنحل ثم ينتقل إلى المرتبة الأدنى من الحيوان كالدودة مترقية منسها إلى الأعلى فالأعلى حتى يصعد إلى مرتبة الإنسان، وإلى هذه الأقسام أشار بقوله: ((فسخ ومسخ)) إلى قوله: ((خذا))

ثم قسمه إلى أقسام أخر يحصل للمستخرج عدد كثير من أقسام التناسخ بضرب بعضها في بعض (وهو أن يضرب الأربعة المذكورة إلى إثنين وهو الوصل والفصل والمراد من الوصل هو إنتقال من شي السب شي ا آخر على سبيل الانتصال في مادة واحدة كما هو الواقع في ترقيات الإنسان من الجماديّة إلى النباتيّة ومنها إلى الحيوانيّة ومنها إلـــــى الإنسانية أو الإنتقال على سبيل الإنفصال كما هو رأى التناسخية على ما عرفت معناه) فيحصل ثمانية ، ثم هذه الثمانية امّا بنحو الصعـــود أو النزول فيحصل ستّة عشر صور، ثم اضربها إلى ثلاثة (وهو النقل والبــروز والتمثّل) فتحصل ثمانية وأربعون صورة ، والمراد من النقل هو أن تتعلَّق النفوس بعد المفارقة بالمواد المستعدة كالنطف والبيوض كما هـــــو المعروف عند التناسخيّة، والمراد من البروز هو أن يبرز الروح فـــــى البدن الحي والمراد بالستمثّل هو تمثّل الروح بصورة كتمثّل روح الأمسين بصورة دحية الكلبي، وتمثّله لمريم بشرأ سويّاً، ثم اضربها في إثنــــين آخرين وهو التناسخ الملكوتي والتناسخ الملكي فتحصل ستة وتسعيرن

قسماً ، وفي هذه التقسيمات بعض الأقسام متد اخلة في البعض ، هذا

والمراد من التناسخ الملكوتي هو أن يتصوّر النفس بالصورة الأُخرَّوُ المناسبة لأخلاقها وملكاتها الدنياويّة ، والتناسخ الملكي هو ما يقول به التناسخيّة ، وقد عرفت مقالهم ، ثم انّ بعض الأقسام صحيح كالتناسخ الحاصل على سبيل الإتصال والحاصل على سبيل التمتّل أو الملكوتي ، وبعضها باطلة مستحيلة كالتناسخ الإنتقالي والملكي والتناسخ على سبيل الإنفصال ، وإلى هذه الأقسام وصحيحها وباطلها أشار بقوله : ((أقول من رأس بأنّ الأربعة)) إلى قوله : ((فما يصحّ أو يقال إستخرجا))



### الفريدة السّابِعَة في بعض أحكام النفوس لفكتية

((قبل نفوس الغلك الــــدوّار
نقوشها واجبة التـــكوار))
((فما انتقض العام الربوبي اليوم كــر
أمثال الأجسام وأنفــس أخــر))
((لا ما مضت إلا لدى يوذ اســف
والقول بالمحو والإثبات إصطفى ))
((فبعد ختم السنة المذكـــورة
يمحي النقوش غيرها مستــورة))
((أو بالتعاقب إنمحت وأثبتـــت
حسب أشواق وأوضاع بـــدت ))
((فالفيض منه دائم متـــصل

### ((في السمع بعد الخلق خلق أهل من دون أنصثى وبغير فحصل))

يغني:

انَّ النقوش نفوس الفلك الدوَّار واجبة التكرار أي يتكرر، فبعسد ما انقضى العام الربوبي إوهو ثريك مئة ألف ستّة وسترون ألغاً) اليوم أي عام أيامه كرّ أمثال الأجسام وأمثل أخر، لا ما مضت مسن الأنفس بل أشباهها الالدى يوذاسف الحكيم التناسخي انّه قال بعود هذه الأنفس الماضية على أشباح الأجسام الماضية والقول بالمحـــــو والاثبات اصطفى ، فبعد ختم السنة المذكورة يمحى النقوش حال كـون غيرها مستورة (المحو والاثبات يتصوّر على وجهين الأول: أن يثبت الله تعالى في رأس كل سنة من السنين الربوبيّة في تلك القوى الفلكيّة صور جميع ما يوجد ، في هذه السنة ثم بعد تمام الايجاد فيها يمحوها ويثبت صور ما يوجد ، في السنة الأُخرى وهكذا كما أشار اليه في البيت المسار ، الثاني: أن يتوار الصور من المبادي الاللهيّة على تلك القوى المنطبعة على حسب توارد الأشواق عليها المنبعثة عن تجدد الأوضاع شيئـــاً بعد شي وصورة بعد صورة على نعت الاتصال وهذا أولى وأوفق بقوله تعالى : ﴿ كُلُّ يُومُ هُو فِي شَأْن ﴾ وهذا معنى قوله ، وبالتعاقب انمحـــت النقوش وأثبتت حسب أشواق وأوضاع بدت ، فالفيض من الله الخالص دائم ومتصميل والمستفيض الممكن داثر غير ظاهر أو معميد وم زائل ، ورد في السمع أي الخير أن بعد الخلق خلق آخر من دون أُنثى وبغير فحل٠

أشار في هذه الغرر إلى مطالب عديدة بالتلويح والتصريح: (المطلب الأول): في ضمن أمور:

(الأول): إنّ للأفلاك نفوساً وأنّ لها حياة وشعوراً كما يشعر به قوله: ((قيل نفسيوس)) إلخ ، وقد عرفت إختلاف الأقوال في النفيوس الكلّية وأنّ فيها ثلاثة أقوال:

القول بالنفس المنطبعة لها فقط، والقول بالنفس المجرّدة لها · فقط، والقول بكون كلا النفسين لها ·

وهذا القول كان مرضيّاً عند المصنّف لكونه مقتضى قاعدة: إمكان الأشرف، لأنّ الفلك الجامع للنفسين: الكلّية والجزئيّة ممكن أشرف من الفلك المقتصر على أحدهما فيجب وجود ذلك عن الحكيم المتعال

وعرفت أنّ لها شعوراً حيث أثبتوا أنّ حركاتها ليست طبيعيّـة لكونها وضعيّةولا قسريّة لأنّها ليست لها حركات طبيعيّة، والقسريّـة لابدّ من أن تكون على خلاف الطبيعيّة، فاذا لم تكن طبيعيّة لم تكسن قسريّة، فانحصر في أن تكون إراديّة فلها شعور ٠

(الثاني): إنّ للنفوس الفلكيّة شعوراً بحركاتها ولوازم حركاتها فانّ العلم بالعلّة والملزوم يستلزم العلم بالمعلول واللازم، فتعلم ضوابط كلّية بجنبتها العقليّة من أنّه كلّ ما كان كذا كان كذا، ثم إنتقشــــت جنبتها السفليّة أي نفسها المنطبعة بتخيّل الوصول إلى كلّ نقطة فلها أن تعلم لازم حركتها فتســتنى لكن كان كذا فيكون كذا كما ذكره فـــي الحاشية .

(الثالث): إنّ تلك النقوش والعلوم متناهيّة وبيانه على ما في حاشية الآملي (رحمه الله) ، وذلك لكونها موجودة مترتّبة مجتمعة ولو كانست غير متناهية للزم اللاتناهي في الموجودات المترتّبة المجتمعة ، أمّا كونها موجودة فلأنّه لولم تكن موجودة للزم الجهل مع أنّ النفوس الفلكيّة عالمة بحركاتها وبلوازم حركاتها ، وأمّا أنّها مترتّبة فلترتّب لوازمها التي هسي صور الكائنات الخارجيّة ، وأمّا أنّها مجتمعة فلأنّ المغروض علم النفوس الفلكيّة بجميعها وإلا يلزم جهل المبادي إن لم تكن عالمة إلا بالبعسض،

(الرابع): إنّ الحوادث الكونيّة والوجودات الخارجيّة التـــي بازاء النقوش الفلكيّة غير متناهية إذ لو كانت متناهية إستلزمت إنقطاع الفيض ولكنّ الفيض غير منقطع فتكون الحوادث غير متناهية

(الخامس): إنّ دوام الغيض مع فرض تناهي نقوش الفلك وعلوها لا يكون إلا بالقول بتكرار مقتضياتها في عالم الكون بحسب تكرر حركات الغلك وأوضاعه في أدواره، قال تعالى: \*والسماء ذات الرَّجُسع والأرض ذات السَّدُ ع \* •

إذا عرفت هذه المقدّمات تعرف انّ الصور المحتملة تكون هكذا فامّا أن نقول: كما انّ الحوادث تكون غير متناهية فالنقوش الفلك ....يّة التي هي بازائها أيضاً تكون غير متناهية، وقد قلنا: انّه غير جايــــز لاستلزامها اللا تناهي في الموجودات المترتّبة المجتمعة، وامّا أن نقول بتناهي الحوادث فهو أيضاً غير جايز لاستلزامه إنقطاع الفيض وامّا أن

نقول بتناهي النقوش فيلزمه تناهي الحوادث لأنّ الحوادث لــــوازم حركات الفلك، وقد قلنا: انّها غير متناهية فتعيّن القول بكون حركات الفلك ونقوشها متكررة بحسب الأدوار وهي تستلزم تكرار مقتضياتها في عالم الكون بحسبها (أي الأدوار) ·

قال المصنّف في الشرح في تفسير قوله: ((نقوشها واجبة التكرار)):

أي تكرار وجود ها الخارجي وحدوثها الكوني ، فانّ النفوس لفلكيّة ثبت أنّ لها شعوراً بحركاتها ولوازم حركاتها وتلك النقوش والمعلم متناهية والحوادث التي بازائها لابدّ أن يكون غير متناهية إذ الفيض غير منقطع ، فوجب تكرار مقتضياتها في عالم الكون بحسب الأدوار فيعو الحركات والأوضاع الفلكيّة بعد عبور المدّة الآتية إلى شبيه أوللمله ويتبعها الكائنات في العود إلى أشباه ما كانت، والقائل هو الشيخ الإشراقي ، وحاصل مذهبه:

إنّ علوم السادي والنفوس الفلكية علوم كلّية هي ضوابط وقوانيسن لحوادث واجبة التكرار بأشباهها وأمثالها كعود الفصول الأربعة في كلّ سنة ، فانّها في كلّ سنة لاحقة أشباء للسنين الماضية لا أنّ الفصول الحادثة في السنة اللاحقة ، فعنسد الماد ثة في السنة اللاحقة ، فعنسد المبادي العالمة أحكام لحوادث غير متناهية في مدّة مضبوطة بالسنسين الربوبي على ما يتأتّى ، ثم يعود تلك الحركات بعد عبور تلك المدّة إلى شبه أولها من غير إنضباط لأعداد تلك المدّات فانّ تكررها في الماضي والمستقبل مما لا يمكن ضبطه لعدم تناهيه ماضياً ومستقبسلاً ،

## وإلى هذا المطلب أشار بقوله: ((قيل نفوس الغلـــك الــدوّار نقوشها واجـــبة التكــــرار))

(المطلب الثاني): إختلفوا في أنّ نقوش الفلكيّة ثابتة متكروة في كلّ دورة أو أنّ النفوس الفلكيّة المنطبعة في أجرامها كتاب المحو والإثبات (أي لوح المحو والإثبات)، بمعنى أنّ اللّه (جلّ جلاله) يثبت بحسب الجهات الكثيرة في رأس كلّ سنة من سنين العالم الإلهرييّة في تلك القوى الفلكيّة صور جميع ما يوجده في تلك السنة، ثم بعد تمام الإيجاد فيها يمحوها ويثبت صور ما يوجده في السنة الأُخررى وهكذا إلى غير النهاية، فالأول منهما: قول الشيخ الإشراقي تبعلل ليوذاسف، فانّه قال:

بعد إنقضا العام الربوبي (وهي ثلاث مئة وستون ألفاً عنه وستون ألفاً عنه وعند المصنف هي دورة فلك الثوابت وهي كهفر كما مر) ، وتمامه ويتكرر أمثال الأجسام وأمثل أخر جديدة لا ما مضت من الأنفس كما يقول به يوذ اسف التناسخي •

### قال المصنّف في الشرح:

فانه لمّا كان فيلسوفاً تناسخيّاً قال: بأنّه بعد عبور هذه المددّة يعود أشباه الأجسام ويتعلّق بها هذه الأنفس بعينها لا أنفس جديدة وعلى مذهبهم يرجع كلّ سعيد وشقيّ في الأدوار والأكوار، وهــــــذا رجعتهم وحشرهم الترتيبي كما سننقل مذهب التناسخي في المعــاد الجسماني، وتبّاً لعقيد تهم، وهذا المذهب باطل لأنّ خزائن اللّــه

تعالى لا تنغد ولا تبيد ولا تقصر عن إفاضة النفوس الجديدة أبيداً، ولهذا تبعه الشيخ الإشراقي في تكرار الأوضاع الفلكية وتكرار الصيور الجسمانية الكونية دون تكرار تعلقات النفوس المفارقة، وإلى قول شيخ الإشراق أشار المصنف (رحمه الله) بقوله: ((فما إنقضى العام الربوبيي اليوم كر)) (وصف بحال المتعلق أي تمام أيامه الربوبية) \_ ((أمثيال الأجسام وأنفس أُخر)) \_ ((لا ما مضت إلا لدى يوذاسف)) .

والثاني: قول صدر المتألّمين، وارتضاه المصنّف (رحمه الله) وهو القول بالمحو والإثبات، فانّه قال في حواشي حكمة الإشراق على ما في الشرح ما ملخّصه:

إنّ النفوس الفلكيّة المنطبعة هو كتاب المحو والإثبات، فيمحـــو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب، وهذا يتصوّر على وجهين:

العلميّة الفلكيّة على وجه الإجتماع ولا أيضاً يتكرر الصور الحاد تــــــة العنصريّة، إنتهى كلامه ·

والمصنّف أشار في المتن إلى قول صدر المتألّب ين (رحمه اللّبه) والتصويرت المذكورين بقوله:

(( والقول بالمحو والإثبات أصطفى))

((فبعد ختم السنة المذكرة يمحي النقوش غيرها مستروة)) ((أو بالتعاقب إنمحت وأثبتت حسب أشواق وأوضاع بردت))

(المطلب الثالث): وهو أنه لمّا توهّم مما ذكر قدم العالم فأراد أن يدفع هذا التوهّم، فقال: ((غرر في دفع وهم))، وحاصل الدفع على ما في الشرح:

إنّ القديم ليس إلا الله وصفاته التي هي عين ذاته، وما مسن صقعه كجود و وإحسانه وتكلّمه وإفاضته ونحوها ، لا ما هو من صقع الخلق فانه حادث زايل كالمستجاد والمحسن إليه والمخاطب والمستفيسف ونظرائرها ٠

قال في الحاشية:

قولنا : كجود ، وإحسانه ، وإنّي واثق بفطانتك انّك لا تفهم منن هذه الألفاظ المعاني المصدريّة والمفهومات الإضافيّة ، فجود الحنق

وحق الجود هو الوجود المنبسط على المهيّات، وكذا إحسان قديـــم الإحسان وكذا تكلّمه وكلمته الوجود المنبسط الذي هو كلمة: ((كـــن)) والمهيّات هي المخاطبات، ومـدلول يكون وكذا النفوس السماويّـــة والأرضيّة كلماته المحفوظة الأنواع بالأفراد والمواد مخاطباته، وأيضاً هـو فيضه المقدّس ونوره الذي لا يأفل ونعمه التي لا تحصى إلى غير ذلــك من أوصافه وألقابه، إنتهى .

وإليه أشار بقوله: ((فالفيض منه دائم متصل والمستفيض دائر وزايصل

فعلى هذا لا يكون ما ذكرناه منافياً لما ورد في الشرح عــــن بعض أهل العصمة في الخصال حيث قال (عليه السلام):

((لعلّكم ترون أنّه إذا كان يوم القيامة وصيّر الله تعالى أبدان أهل الجنّة مع أرواحهم في الجنّة ، وصيّر أبدان أهل النار مع أرواحهم في الجنّة ، وصيّر أبدان أهل النار مع أرواحهم في النار انّ الله تعالى لا يعبد في بلاد ه ولا يخلق خلقاً يعبد ونسه ويوحّد ونه ويعظّمونه ، بلى والله ليخلقنّ الله خلقاً من غير فحسول و لا أناث يعبد ونه ويوحّد ونه ويوحّد ونه ويعظّمونه)) الحديث

قال في الحاشية:

قولنا: من غير فحوله ولا أُناتُ هذا يدلّ على صحّة ما ذهــب إليه بعض الحكماء أنّه يجوز أن يحصل الإنسان بالشمس أيضاً ، فــاذا تغيّر أوضاع العالم تغيّراً كلّياً بطوفان عام أو بوباء عام وهلك النــاس

جاز حصوله بالشمس، إنتهى٠

وإلى الحديث المزبور أشار في المتن بقوله:
((في السمع بعد الخلق خلق أهل
من دون أُنــــثى وبغير فحــــل)



((المقصد الخامس: في المنامات والنبوّات))

الفريدة الأولى في المشركات بينها غرر في سَبَ صِدق الرُويا وَكذبها

((النوم حبس الروح في الدماغ من حصر الرطوبات له فان زكنن))
((غيب فذا بأن غدت مجتمعة
((غيب فذا بأن غدت مجتمعة)
انفسا والأنفس المنطبعية))
((من السماوات وألواح أخبر فان فيها كلّ شيء مستطرر))
((ولا غشاء في المفارقي المتعاكسات))
((وإنّما الشواغيل الحسية قد حجزت نفوسنا النوريّة))

```
(( وموجب إرتفاع أحجبها كـثر
 من ذلك النوم ومنه قد ظهر))
                  ((صفاؤها الفطري وانمسضجارها
 وموتها بالطبع واختيارها)
                  ((فما رأها النفس نوماً قبلــــت
 من ذلك العالم حيث إتصـــلت))
                 ((فصور تثبتها كلّـــــيّة
 في قوّة التخـــة))
                 ((لأنّ طبعها بدا محاكــــيا
 بصور حزئيــــة معاننــــا))
                 (( ففى الخييال إنطبعت فانتقشت
بنطاسیابها فاذ ذا شوهددت))
                 ((إذ الملاك في الشوهد للصور
تمثّل من أيّ صقع قد ظــــهر))
                 ((والنقش في البنطاسيا كما حصل
من حسّ ظاهر كذا مما دخــــل))
                ((وأيّ شيء في الخيال صــورت
     فشوهدت فيه ففيه حفظــــــــ
                 ((فما يشاهد ليس ذا التغييـر
لما رأت ما احتاج للتعبيـــر))
                 ((وما يغيّر إن يكن ملايمــــا
ككونه ضدّاً شبيها لازمــــا))
                       (+\cdot\cdot)
```

((فهو معبّر كعلم ولــــبن ودونــه أضغاث أحلام قـــرن)) ((وصور تثبتها جزئيّــــة في الحفظ والتبديل كالكيّــية)) ((وربّما تضاعف التبديـــل فاحتمل الأضغاث والتحلـــيل))

#### يعنى:

النوم عبارة عن احتباس الروح البخاري في الدماغ من جه صد حصر الرطوبات له فان زكن أي علم غيب فذا أي العلم بالغيب يكون من اجتماع أنفسنا والأنفس المنطبعة ، من السماوات أو ألواح أُخرر كالنفوس الكليّة والعقول النوريّة فانّ فيها أي في الألواح الجزئيّة والكليّة كل شي مستطر ، ولا غشاء أي لا حجاب في المغارقات (النفوس والعقول فهي أي الألواح السماويّة كالمرائي المتعاكسان ، وانما الشواغل الحسيّة حجزت عن إدراك المعاني ومطالعة الألواح نفوسنا النوريّة ، وموجب إرتفاع حجبها أي النفوس كثر من ذلك النوم ومنه أي من موجبات الإرتفاع أمور قد ظهر ، منها صفاؤها الفطري وإنزجارها أي النفس وموتها النفس نوماً أي في حالة (النفس) بالطبع وموتها باختيارها ، فما رآها النفس نوماً أي في حالة

النوم قبلت من ذلك العالم أي الملكوت حيث اتتصلت ، فصور كليسة أُخذتها النفس من العالم الأعلى تظهرها في قوّة التخيّل جزئيّة، لأن طبعها أى طبع المتخيّلة بقوّتها الطبيعيّة بدا أي ظهر محاكياً بصور جزئيّة معايناً أي معايناً كليّة ، ففي الخيال هذه الصور الكليّة بالتبدل الى الصور الجزئيّة إنطبعت فانتقشت البنطاسيا بهذه النقوش الجزئيّة فاذ ذا أي عند ذا شوهدت أي تحقيق الرؤيا، إذ الملاك في الشهود (أي الرؤية للصور) هو التمثّل والتفتّش من أي صقع ناحية ظهر، والنقش في البنطاسيا كما حصل من حسّ ظاهر كذا يحصل مما أي من حسّ دخل وأيّ شي الرتسم في الخيال وصورت وشوهدت فيه ففيه أي في خزانسة الخيال أيضاً حفظت، فما يشاهد في الرؤيا إن كان ليس ذا التغييــر لمًّا رأت ما احتاج هذه الرؤيا للتعبير، وما يغيّر أي وان كان ما شوهـد في الرؤيا مغيّراً ان يكن ملايماً للنفس وذا سبباً لما رأت النفس ككونـــه أى كون المغيّر ضدّاً له أو شبيهاً أو لازماً له ، فهو أي الرؤيا معبّر كعلم ولبن أي كتبديل العلم باللبن ودونه أي وان لم يكن مناسبه بوجه مـــن الوجوه أضغاث أحلام قرن ، وصور تثبتها في الخيال جزئيّة كما انّ ملك مصر رأي في النوم السنين السبعة الجدبة بصورة سبع بقرات عجـــاف والسنين الخصبة بصورة سبع بقرات سمان ولكن يسمسوسف النبسسي أرجعها الى أصلها وهو المعانى والصور الكلية المأخوذة في عالمها فأوّلها الى السنين الخصبة والجدبة، وربّما تضاعف التبديل مسسين صورة الى صورة أُخرى وهكذا فاحتمل أن يكون الرؤيا من قبيل الأضغاث واحتمل أن يكون من قبيل التحليل أي التعبير ·

المراد بالمشتركات بين النبوّات والمنامات أُمور:

(الأول): إنّ النبيّ قد يوحى إليه من طريق الرؤيا كما يوحيى إليه في اليقظة كما ورد في الخبر: ((إنّ الرسول الذي يأتيه جبرئيل فيكلّمه فيراه كما يرى أحدكم صاحبه الذي يكلّمسه، والنبيّ الذي يؤتى في النوم نحو رؤيا إبراهيم، ونحو ما كان يأخذ رسول الله (صلّى الله عليه وآله) من السبّات إذا أتاه جبرئيل في النوم، وهسكذا النبيّ، ومنهم من تجتمع الرسالة والنبوّة، فكان رسول الله (ص) رسولاً نبيّاً يأتسسيه جبرئيل قبلاً فيكلّمه ويراه ويأتيه في النوم)) الخبر،

(الثاني): إشتراك الرؤيا الصادقة والنبوّة في إتصال نفسس النبيّ والسرائي في المبادي العالية في الإطلاع على المغيّبات وإن كان ذلك المعنى في النبيّ(ص) أقوى، وفي رواية عاميّة منقولة في البحار: ((قال: سمعت رسول الله(صلّى الله عليه وآله) يقول: لسم يبق من النبوّات إلا المبشّرات، قالوا: وما المبشّرات؟ قال: الرؤيسا الصالحة)) .

(الثالث): إنّ النوم جزّ من سبعين جزّ من النبوّة، قيل: المراد أنّها جزّ من أجزا علم النبوّة وعلم النبوّة باق، والنبوّة غير باقية، وأراد به أنّها كالنبوّة في الحكم بالصحّة، لا أنّها حقيقة نبوّة لأنّ النبسوّة لا تتجزّى، ولا نبوّة بعد محمد (صلّى الله عليه وآله) وهو معنى قوله (عليسه السلام): (( ذهبت النبوّة وبقيت المبشّرات الرؤيا الصالحة يراهسسا المسلم أو يرى له)) .

وفي رواية عن النبيّ (ص) أنّه قال (ص):

((الررؤيا الحسنة من الرجل الصالح جزَّ من ستّة وأربعيــــن جزَّا من النبوّة)) •

قال الجزري في النهاية:

معنى قوله: ((جزاً من ستّة وأربعين)) انّ مدّة الوحي على السول الله (صلّى الله عليه وآله) من حين إلى أن فارق الدنيا كان ثلاثاً وعشرين سنة، وكانت ستّة أشهر منها في أول الأمر يوحي إليه في النوم وهو نصف سنة، فكانت مدّة وحيه في النوم جزاً من ستّة وأربعين جنزاً من أيام الوحي، إنتهى .

ثم أنّ النوم حالة تعرض للحيوان وبعروضها يقف النفس عـــن الحسّ والحركة الإراديّة لا عن الأفعال الطبيعيّة ويلزمه رجوع الــروح النفساني أي الروح الذي هو محلّ القوى الحسّاسة والمحرّكة عـــن الآلات إلى المبدأ وهو الدماغ لا بالكلّية بل تنبعث منه شيء يســير إليها ، وفائدة النوم أمران:

(الأول): الإستراحة؛ فانّ الروح لشدّة لطافته أسهل تحلسلاً من البدن، فاذا إنقطع عن التصرّف في الآلات واجتمع في المنسبع أعني الدماغ يصلح وينمو ويحصل له بدل ما تتحلل منه في اليقظة كما هو معلوم بالوجدان للمتنبّه من النوم أنه أقوى وأزكى وأنمى كما أُشير إلىسيه في الحاشية ·

(الثاني): تجويد هضم الغذاء؛ فانّ إشتغال النفس فــــــي

اليقظة بالأفعال الخارجية يمنعه من التدبير والتأثير الكامل في أفعال الداخل، ومنها: تجويد الهضم، وكيف كان بعد إجتماع الروح في الدماغ وإجتماع الرطوبات المتحللة في اليقظة وإرتفاعها إليه بصورة أبخرة عذبة يسترخي بها الأعصاب وينطبق بعض أجزائها على بعض ويمنع من نفوذ الروح إلى الظاهر، فعند تعطّل الحواس يجد النفس فرصة لإتصالها بالسماوات أو الأرواح من النفوس والجواهر الشريفية الروحانية فاطّلعت على ما فيها على جسب حالها وهو المراد مسسن الرؤيا.

قال تعالى : \* ولا رطبٍ ولا يابسٍ إلا في كتابٍ مُبين \* · وإليه أشار بقوله :

((النوم حبس الروح في الدماغ من حصر الرطوبات له فان زكنن)) ((غيب فذا بأن غدت مجتمعنة أنفسنا والأنفسس المنطبعة)) ((من السماوات وألواح أخسسر

فان فيها في كل شي مستطر))

ثم انه لا حجاب بين المفارقات لأنها كالمرائي المتعاكسيات كلّ ما يكون في أحدها ينعكس إلى الآخر وبالعكس، ولكنّ الحواجيب الحسيّة والشواغل المادّية حجزت نفوسنا عن التوجّه والإقبال إلى المبادي٠

قال صدر المتألّمين في كتابه المسمّى بالمبدأ والمعاد ما هـذا لفظــــه:

وإذا إنحبست الروح إلى الباطن وركدت الحواس بسبب مسن الأسباب بقيت النفس فارغة عن شغل الحواس وارتفعت عنه ــــا الموانع إستعدت للتصال بالجواهر الروحانية العقلية التي فيسها نقوش جميع الموجودات كلما المعبر عنها في الشرع باللوح المحفوظ أو الجواهر العقليّة والقوى الإنطباعيّة من البرازخ العلويّة (أي لأجسام العلويّة) التي فيها صور الشخصيّات المادّية والجزئيّات الجسمانيّــــة فاذا إتصلت بتلك الجواهر قبلت ما فيها من النقوش أعنى صــــورة الأشياء لاسيّما ما ناسب أغراض النفس، ويكون مهمّا لها، وقد مــر أنّ إنطباع الصور في النفس عن الجواهر العالية كانطباع الصورة في مسرآة من مرآة أُخرى يقابلها عند حصول الأسباب وارتفاع الحجاب بينها والحجاب هاهنا إشتغال النفس بما يورد و الحواس ، ولارتفاع هـــذا الحجاب أسباب كثيرة كالنوم وصفاء النفس بحسب أصل فطرته .....ا وإنضجار النفس وإنزجارها عن هذا العالم بسبب ما يكدرها وينقــــصّ عيشها الدنياوي من المولمات والمنقرات فيتوجّه إلى عالمها هرباً من هذه الأمور المدهشة فيرتفع الحجاب بينها وعالمها ومثل الرياضــات العلمية التي يوجب المكاشفات الصورية والمعنوية ومثل الموت الإرادي الذي يكون للأولياء ، وقد نقل عن بعض العرفاء أنَّه كان يخلع مسسس بدنه سبعة أيام، وقيل إلى شهر، أو إلى شهرين، ومثل المستوت الطبيعي الذي يوجب كشف الغطا المسجميع سوا كانوا سعده أوأو أشقياء ، ومثل النوم الذي هو أخو الموت في كونها عبارة عن تــــرك

النفس إستعمال الحواس في الجملة، فحينئذٍ إذا إرتفع الحجاب بالنوم قليلاً يظهر في مرآة النفس شيئاً من النقوش والصور التي في تلك المرائي مما يناسبها ويحاذيها ، فان كانت تلك الصورة جزئيّة وبقيت بحفـــظ الحافظة إيّاها على وجهها ، ولم يتصرّف فيها القرّة المتخيّلة الحاكسية للأشيا عبير، وإن كانست المتخيلة غالبة أو إدراك النفس للصور ضعيفا صارت المتخيلة بطبعها بالحيَّة وتبديل الملك بالبحر أو الجبل وتحقيقه انَّ لكل معنى عقلــــيَّ من عالم الإبداع صورة طبيعيّة في عالم الكون إذ العوالم متطابق...ة ، فالعلم لمّا كان مما يتقوّى به النفس وهو جوهر روحاني والصور العلم...يّة للانسان إنما يحصل بعد حذف الزوائد والإختلافات عمّا يدركه الحسّ من أشخاص النوع وبعد ذلك يكون الباقي صورة غير مختلفة ، بل لها خالصاً صافياً سايغاً نيله للعقل الإنساني ، ولمّا كان البدن مثالاً للنفس واللبن غذاً ألطيفا سايغا شرابه للبدن فيكون نسبته للبدن نسبية العلم إلى النفس، ففي التعبير يعبّر به عن العلم، فالتعبير من أولــه إلى آخره مثال يعرّفك طريق ضرب الأمثال وليس للأنبيا وعليهمالسلام) أن يتكلَّموا مع الخلق إلا بضرب الأمثال لأنَّهم كلُّفوا أن يكلَّموا النـاس على قدر عقولهم ، وكما أنّ عقول الخلق مثال للعقول العالية فـــــــى الحقيقة فكذا ما يخاطب بهم ينبغي أن يكون أمثلة للمعارف الحقيقيّــة وقد ر عقولهم أنّهم في النوم والنائم لا يكشف له شي إلا بمثل ، فـــاد ا ماتوا إنتبهوا وعرفوا أنّ المثل صادق وإنّما يعني بالمثل أدا المعنى في صورة إن نظر إلى معناه وجد صادقاً ، وإن نظر إلى صورته وجد كاذباً

وربّما يبدّل المتخيّلة الأشياء المرئيّة في النوم بما يشابهها ويناسبهـا مناسبة ما أو ما يضادّها كما من رأى أنّه ولد له إبن فتولّد له بنــــت وبالعكس، وهذا الرؤيا يحتاج إلى مزيد تصرّف في تعبيره، وربّما لــم يكن إنتقالات المتخيّلة مضبوطة بنوع مخصوص فانشبعت وجوه التعبيـر فصار مختلفاً بالأشخاص والأحوال والصناعات وفصول السنة وصحّة النائم ومرضه وصاحب التعبير لا ينال إلا بضرب من الحد س ويغلط فيه كثيـرأ لإلتباس ، إنتهى .

وقال العلامة الشيرازي في شرح حكمة الإشراق ما هذا لفظه: اعلم أنَّ الصور التي تدركها النفس في النوم أو اليقظة أو نحوهما إمّا أن يكون لا تصالها بذلك العالم الروحاني أم لا ، وعلى الا تصال فامًّا أن يكون كلَّية أو جزئيَّة وعلى التقد يرين فامًّا أن تنطوي سريعاً فــــلا حكم له، أو تثبت فان تثبت كلّية فالمتخيّلة التي من طباعها المحاكات تحاكي تلك المعانى الكلّية التي في النفس بصور جزئيّة ثم تنطبع تلك الصور في الخيال وتنتقل منه إلى الحسّ المشترك فتصير مشاهدة، فان كان المشاهد شديد المناسبة لما أدركته النفس من المعنى الكلَّى بحيث لا يختلفان إلا بالكلّية والجزئيّة كانت الرؤيا غنيّة عن التعبير، وإن لـم يكن كذلك فان كانت هناك مناسبة يمكن الوقوف عليها والتنبيه لهسسا كما إذا صوّرت المعنى بصورة لازمة أو ضدّه أو شبهه فانّ النفييسيإذا أدركته العدو حاكته المتخيّلة بالحيّة أو الذئب وإن أدركت الملك حاكته ببحر أو جبل احتيج حينئذ إلى التعبير وهو تحليل بالعكس أي رجوع من الصور المثاليّة الجزئيّة إلى المعاني النفسانيّة الكلّية ، وإن لم تكــن

مناسبة على الوجه المذكور فتلك الرؤيا مما تعد في أضغاث الأحسلام الحاصلة من دعابة المتخيلة، وإن ثبتت جزئية وحفظتها الحافظة على وجهها ولم يتصرّف المتخيلة المحاكية للأشياء بتمثّلها بغيرها صدقـــت هذه الرؤيا من غير إحتياج إلى التعبير، وإن كانت المتخيلة غالبـــة أو إدراك النفس للصور ضعيفاً سارعت المتخيلة بطبعها إلى تبديل ما رأته النفس بمثال، وربّما بدّلت ذلك المثال بآخر وهكذا إلى حيـــن اليقظة، فان إنتهى إلى ما يمكن أن يُعاد عليه بسضرب من التحليــل فهو رؤيا يفتقر إلى التعبير، وإلا فهو من أضغاث أحلام، والمصنّــف أخذ تفصيله المذكور في الشرح من كلام العلاّمة الشيرازي ولم ينقله إلــى أخره، ولذا قال العلاّمة الآملى في حاشيته: (لا يخفى) ن

### قال العلامة الآملي:

لا يخفى أنّ ما أفاد ، من التفصيل لا يغني في رفع الإجمال من جهة إمتزاجه بالمتن الموجب لتعسّر نيله وتفصيله على الوجه الخالي عن الإندماج أن نقول: إنّ إدراك المدركات التي تدركها النفس في النوم أو اليقظة أو الحالة التي بينهما المعبّر عنها بلسان العرفا بحالة الخلسة امّا يكون بدون إتصال النفس بتلك الألـــواح المجرّدة، فتلك المدركات تسمّى بالأضغاث ، وامّا يكون مع إتصالها بها فعلية فامّا أن تنطوي سريعاً لغلبة الرطوبة على الدماغ فيكـــون كالنقش على الما فلا يبقى أو لغلبة اليبس عليه فلا يقبل فلا حكم له ، وامّا أن تثبت، وعلى الثاني امّا أن تكون المدركات صوراً أو تكون من المعاني والمعاني المّا كلّية أو جزئيّة ، فان كان المدرك من المعاني الكّيــــة

كالعداوة والمحبّة أو الجزئيّة كعداوة عمرو وصداقة زيد ، فامّا أن يبقي على صرافتها أو تكسوها المتخيّلة بكسوة الصورة حيث انّ شأنها محاكاة المعانى بالصورة مثل تصويرها العلم بصورة اللبن والسرور بصورة البستان والخضرة والعداوة بصورة العقرب والحية ونور الأنوار تعالى شأنه بصورة النور الحسّي ونحو ذلك فعلى الأول أعني بقاء المعانى على صرافتها وعدم تصرّف المتخيّلة فيها فهو رؤياً صادقة غير محتاجة إلى التعبير وعلى الثانى وهو تصرّف المتخيّلة فيها بالتغيير فامّا يكون بصورة لاتناسب بينها وبين المعنى المبدّل بها بوجه من الوجوه وهذا أيضاً أضغـــاث أحلام، حاصلة من دعابة المتخيّلة، وامّا يكون بصورة مناسبة امّابتناسبب تضاد " كتبديل الحياة بالموت والإبن بالبنت ، وامّا تكون بالمشابه .....ة وذلك كتبديل العلم باللبن حيث أنَّ العلم غذا ً للنفس كما أنَّ اللبين غذا البدن، فيشابهان في الغذائية، وامّا تكون بالملازمة بكون الصورة لازمه للمعنى الذي رأته النفس كتبديل العداوة بالحيّة حيث انّ صورة الحيَّة تلازم العداوة فالرؤيا في جميع هذه الصور التي تكون التبديـــل بصورة مناسبة رؤياً صادقة محتاجة إلى التعبير، وقد تتراعى التبديـــل فيعسر تعبيره لعسر التحليل في الرجوع من الصورة الأخيرة إلى أول ما رأته النفس فيكون في حكم أضعاث الأحلام.

إذا عرفت ما ذكرناه وتأمّلت في كلام الصدر وما فصّله المحسّبي المحترم تعرف مقصود المصنّف في قوله: ((وإنّما الشواغل الحسّبيّة)) إلى قوله: ((فاحتمل الأضغاث والتحليل)) فتامّل جيّداً ٠

# غررفي ماتتلقاه في اليقظة

((وإن لدى اليقظة يدرك ويفيي نفس بكلّ جانب لم يضعي نفس بكلّ جانب لم يضعي ((تخيّل من نزعه البنطاسييا من ظاهر فعثلاً جاء رائييا)) ((فعنه ما وحياً صريحاً إستقر ومنه ما إلى التأول إفتقير)) ((ومنه ما كمثل الأضغاث يعد وإن وني أو ما وفت عمّاً يمد)) ((بعدهش الخيال والحسّ كما

يعني: وان قريت النفس لدى اليقظة يدرك ويغي نفرسس بكل جانب فيشهد في الظاهر ما يراه الرائي في الرؤيا لأنها قويت ولم يضعف، تخيّل أي القوّة المتخيّلة عند نزعه البنطاسيا من تأثّر الحواس الظاهرة فيها فمثلاً أي صور عالم الملكوت جاء أي جاء النفس رائياً ، فمنه أي من مدركات النفس ما يظهر بصورة الوحي أي وحياً صريحاً استقرر (۴۱۱)

ومنه ما الى التأويل والتأوّل افتقر ، ومنه أي بعض المشاهدات كمشكل الأضغاث يعد وان ونى أي ضعف النفس أو ما وفت وما أحاط بجميع الأطراف يمد أي ان لم تقدر النفس بنفسها أن يشاهد ويطالع الألواح الغيبيّة فيمد ، بمدهش الخيال أي بأمور مرعبة للنفس يمد ويجبر ضعفها كما في عمل الكهنة أو لا يمد كما في المبرسمين والسقما أي المرضى

أشار في هذه الغرر إلى ما يشاهده ويتلقّاه من المبادي في حال اليقظة ·

قال العلامة الشيرازي بعد كلامه المتقدام السمنقول في الغرر السابقة م

هذا ما يتلقّاء النفس عن المبادي عند النوم، وامّا ما تتلقّــاء عند اليقظة فعلي وجهين:

(أحدهما) : أن تكون النفس قوية وافية بالجوانب المتجاذبية (يعني إتصاله مع البدن وإتصاله مع المبادي) لا يشغلها البدن عن الإتصال بالمبادي المذكورة وتكون المتخيلة قوية بحيث تقوى على المتخلاص الحس المشترك عن الحواس الظاهرة، وإذ ذاك فلا يبعد أن يقع لمثل هذه النفس في اليقظة ما يقع للنائمين من غير تفاوت، فمنه ما هو وحي صريح لا يفتقر إلى التأويل ومنه ما ليس كذلك فيفتقر إليه أو يكون شبيها بالمنامات التي هي أضغاث أحلام إن أمعن المتخيلة في الإنتقال والمحاكاة ، وإلى هذا الوجه أشار بقوله :

((وإن لدى اليقظة يدرك ويغي

نفس بكلّ جانب لم يضعــــف))

((تخيّل من نزعة البنطاسيا من ظاهر فمثلاً جا رائيا)) ((فمنه ما وحياً صريحاً إستقر ومنه ما إلى التأوّل إفتقر)) ((ومنه ما كمثراللأضعاث يعد))

(ثانيهما): أن لا يكون النفس كذلك فيستعين حال اليقظية بما يدهش النفس وتحيّر الخيال كما سبق، وفي الأكثر إنّما يكون ذلك في ضعفا العقول، ومن هو في أصل الجبلّة إلى الدهش والحيرة ماهر، وإليه أشار بقوله في المتن:

((وإن وني أو ما وفت عما يمد ((بمدهش الخيال والحسّ كميا في الكاهن أو لا كما في السقما))

((ومدهش القوى كما يستنطق واهنها طبعاً بما يرقصوق)) ((أو بصراً دحرجة قد أرعشه أو ما يشف أو يمور أدهشه))

يعني:

ومدهّش القوى الموريمدّ النفس في توجيهها إلى عالم الغيب واختلاسها عن القوى الحسيّة) كما أي مثلما يستنطق واهنها أي واهن القوى طبعاً أي طباعاً بأمور منها بما ترقرق (چيز درخشنده ماننسد شيشه مدوّرى كه پر از آب باشد وجلو آفتاب قرار گيرد) وحاصل معنى النظم انّ استنطاق النفس فيما يتلقّها من عالم الغيب انما يكسون باختلاسها عن تأثير القوى الحسيّة وتوجهها الى عالم الغيب ولايمكن هذان الأمران الا باستعمال أمور مدهشة موجّهة للقوى تحصل منها للحواس حيرة وذهنيّة ويقف الخيال عن العمل حتى يمكن للنفس للناطقة أن يتلقى الأمور الغيبيّة ، أو بصراً أي باضطراب البصر بشي له مسوج ود حرجة قسد أرعشه أي البصر أرعده أو بما شي يشفّ أي شفّاف أو يمور بشي له موج أدهشه و

غرضه (رحمه الله) أنه قد يمد في توجيه النفس إلى عالـــــم الغيب وإختلاسها عن القوى باستعمال مدهشها ، وهو ثلاثة أُمور:
(أحدها) : ما يشغل النفس عن القوى بسبب توجهها إلــــى التأمّل في الأشياء التي تتلألأ كرخاحة المدوّرة المملوّة ماءاً إذا وضعــت بحيال الشمس .

( وثانيهما ) : ما يرعش البصر برجرجته واضطرابه كالبلور المضلّعة أو الزجاجة المضلّعة المعبّر عنها بالفارسيّة ( آويز لاله ) إذا أد يــــرت بحيال الشمس ، أو الشعلة القريّة المستقيمة ·

(ثالثها): ما يدهش البصر بشفيفه كالبلور الصافي المستدير (ورابعها): ما يدهشه بموره وموجه كالما المتموّج بشدّة ، فعند ذلك أي الإستعانة بمدهش الحواس في تضعيف الحواس ، واختلاس النفس الناطقة فيستنطقونها كأفعال الكهنة وقد يضعّف الحواس بمرض والنفس يجد فرصة للاتصال بالأنواع الجزئيّة السافلة فيكشف لها شي من الأمور الخفيّة .

غُرَرُ

((هذا إذا ما اتصل النفس وإن لم تتصل إن كان نوماً فقمين))
((أضغاث أحلام على الحقيقة أسبابه ثلاثة نمينية))
((أولها انّ الذي أدركنية مورتنية)) شخص ففي خياليه صورتيا))
((ففي المنام إنتقشت بنطاسيا بالعين أو مناسب قد حكيا))

((والثاني إن ما ألّف المغكّرة
يأتيه مما قد أتى المصـــوّرة))
((ثالثها مزاج روح حمـــلا
لقوّة التخييل أن تبـــدّلا))
((تبدّلت أفعالها بحســبه
فمن حرور غالب في قالـــبه))
((حاكي بنيران وشبهـه ومــن
يغلبه مـرّ صفراً أو سـوداً علن))
((ومن عليه البرد يغلب فيـرى
ثلجاً ومن عليه رطب مطـــرا))

((غــرر)) :

((وإن لدى اليقظة هذي حصلت أُمور شيطانيّة قد سميّـــــت)) ((وما من الأغوال في الأقوال جاء على الخيال قد يجيء مخرجــا))

يعنى:

هذا (يعني: انّ ما ذكر من أن الصور التي يراها النفس فـــي النوم أو اليقظة امّا أن يكون كليّة أو جزئيّة متبدّلة أو غير متبدّلة وغير ذلك) اذا ما اتصل النفس بذلك العالم وان لم يتصل ان كان نوماً أي في النوم فما يدركه النفس فقمن أي حقيق بأن يقال ، أضغاث أحلام على الحقيقة

( وهو المنام الكاذب) وأسبابه أي أسباب أضغاث الأحلام ثلاثة نميقــه أي نحرره ، أولها : انَّ الذي أدرك شخص في حال اليقظة وفي خيالــــ صورته ، ففي المنام انتقشت بنطاسيا بالعين أي بعينها وخصوصيّاتهـا أو بمناسب قد حكيا بتصرّف المتخيّلة، والثاني ان ما ألّف المغكّرة من الصور يأتيه أي يأتي البنطاسيا عند النوم مما قد أتى المصوّرة أى الخيال وثالثها : عبارة عن مزاج روح د ماغي حمل قوّة التخييل أن تبــــدلا ، أي حمل الروح القوّة الخياليّة بتبديل أفعالها ، تبدّلت أفعالها أي أفعال المتخيّلة ومماكاتها بحسبه أي بحسب تبدّل مزاج الروح القابــل فمن حرور غالب في مزاج قالبه، حاكي أي المتخلّية بنيران وشبهــــه كالحمَّام الحارِّ ومن ( شرطيّة) يغلبه مرّ أي المرارة يرى أشيا ً صفراً جمـع أصفر ان كان المرَّة الصفرا وأشيا وسودا عمع أسود ان كان المسسرَّة السودا علن ، ومن عليه البرد ( سردى) يغلب فيرى في منامه ثلج\_\_\_\_أ ومن يغلب عليه رطب يرى مطرأ.

> ((غرر)) : """"""""

هذا كله في ما إذا إتصل النفس بذلك العالم، وإن لم تتصل فما يدرك إن كان في النوم فهو الذي يقال له: أضغاث أحلام على الحقيقة وهو المنام الكاذب، وقد ذكروا له أسباباً ثلاثة:

(الأول): إنّ ما يدركه الإنسان في حالة اليقظة من المحسوسات تبقى صورته في الخيال، وعند النوم ينتقل من الخيال إلى الحسّالمشترك فيشاهد هو بعينه إن لم يتصرّف فيه المخيّلة أو ما يناسبه إن تصرّف فيه المحيّلة أو ما يناسبه إن تصرّف فيه المحيّلة أو ما

(والثاني): إنّ المتفكّرة إذا ألّفت صورة إنتقلت تلك الصــورة منها عند النوم إلى الخيال ثم منه إلى الحسّ المشترك·

(الثالث): إذا تغيّر مزاج الروح الحامل للقوّة المخيّلة تغييرت أفعالها بحسب تلك التغيّرات، فمن غلب على مزاجه الصغراء حاكسته بالأشياء الصغر، وإن غلب عليه الحرارة حاكته بالنار والحمّام الحار، وإن غلب عليه البرودة حاكته بالثلج والشتاء، وإن غلب عليه السوداء حاكته بالأشياء السود، والأمور الهائلة المتغزّعة، وحصول هذه وأمثالها فسي المتخيّلة عند غلبة ما يوجبها إنّما كان لأنّ الكيفيّة التي في موضع ربّسما تعدّت إلى المجاور له أو المناسب كما يتعدّى نور الشمس إلى الأجسام بمعنى أنها يكون سبباً لحدوثه إذا خلعت الأشياء موجودة وجسوداً فائضاً بأمثاله على غيره، والمتخيّلة منطبعة في الجسم المتكيّف بتلك الكيفيّة فيتأثّر به تأثّراً يليق بطبعها وهي ليست بجسم حتى يقبل تلك الكيفيّة المختصّة بالأجسام فيقبل منها ما في طبعها قبوله والكيفيّة المختصّة بالأجسام فيقبل منها ما في طبعها قبوله والكيفيّة المختصّة بالأجسام فيقبل منها ما في طبعها قبوله والمختصّة بالأجسام فيقبل منها ما في طبعها قبوله والمناه على غيره والمتعبل منها ما في طبعها قبوله والمختصّة بالأجسام فيقبل منها ما في طبعها قبوله والمنتفية المختصّة بالأجسام فيقبل منها ما في طبعها قبوله والمنتفية المختصّة بالأجسام فيقبل منها ما في طبعها قبوله والمنتفية المختصّة بالأجسام فيقبل منها ما في طبعها قبوله والمنتفية المختصة بالأحسام فيقبل منها ما في طبعها قبوله والمنتفية المنتفية المنتفية

وإن كانت أمثال هذه حاصله في حالة اليقظة فربّما سبّيت أموراً شيطانيّة كاذبة، وما يرى من الجنّ والغول والشياطين فقد يكون مسن أسباب تخيّليّة وكونها كذلك لا ينافي وجود ها الخارجي كما هو مذكور في محلّه ٠

وقال المصنّف (رحمه الله) في الحاشية في انّ الجنّ لها حقيقة :
إنّ الجكور الإلهي لابدّ أن يكون حافظاً لجميع الأوضاع الحقّة ، فلا ينكر بعض أصنافها الذي يعدّ من الجنّ ، فانّ الأجنّة لها حقايق كما هو نصّ القرآن المجيد ، ولا إمتناع في أن يتحقق مركّبات يغلب عليها الحقيقتان (الهوا والنار) ، كما يغلب على هذه المركّبات الثقيلان ويترتّب على وجود الآثار المعروفة منها ، وقوم من الحكما لا ينكرون وجود ها وخالفوا في مهيّتها ، فجعلوها من جنس النفس الناطقة فقالوا : إنّ الشرّير منها بعد المفارقة عن الأبدان الإنسانيّة صاروا أجنّة وشياطين ، والخيرة منها صاروا ملائكة ، إن ، ي .



## الفُرئِدة الثَّانيَة في أصُولِطِعِزُات وَالكرامات

((أُصول الإعجاز أو الكرامــة

خصایص ان یقوی العلاّمـــة)) ((کما خمود الحدس یبلغ إنتها ً

يصعد في شدّتها غايتهــا)) ((في يها يكاد يضي وصــل

وفيه لا تهدي من أحببت نزل)) ((أعيئ أطبّاء النفوس ذا السقم

ذاك بلا لوح قرى أعلى القلم)) (( ويقوى التخييل فالمنطأسيا

الصوت والصورة من هور قليا)) ((قد نال في غاية حسن باهر)

إذا ذا يحاكي عالم القواهـر)) (( ويقوى العمّال فالهيولـــي

تنقاد خلعاً شاء أو حلـــولا))

((نيقلب الهوا ويحدث المطر يبتدئ طوفاناً يبير من فجرر))
((يطيعه العنصر طاعة الجرد للنفس فالكلّ كجسمه يعرد))
((وأول أصل الأُصول ولرذا فالذكر أعلى المعجزات أخرذا))
((فالأول العقول أولى طابعا

يعني: أُصول الاعجاز للأنبيا أو الكرامة للأوليا لها ثلاث خصائص (أولاها) أن يقوى القوة العلامة أي النظرية ، كما ان خمود الحـــدس يبلغ انتها في خمود مكذلك يصعد في شدته غايتها ، فيها أي فــي غاية شدة الحدس يكاد زيتها يضي (لأن العقل المنفعل بنور العقــل

الفعّال يضي ولو لم تمسسه نار) وصل وفي خمود الحدس لا تهدي من أحببت نزل، أعميل أي عجز أطبّا النفوس عن مداوات النفوس السقيمة وذاك أي صاحب غاية شدّة الحدس بلا لوح قرأ أعلى القلم، ويقسوى التخييل وهو الخاصة الثانية فيصرف البنطاسيا بحيث الصوت والصورة من هور قليا أي عالم المثال، قد نال من الصور ما في غاية حســـن باهر ظاهر إذ ذا أي عالم المثال يحاكي عالم القواهر ( فصاحب النفس القد سيّة يتصل بعالم المثال ويشاهد معنى الملك وصورته وحقيقتــه) ، ويقوى العقل العمَّالة وهو الخاصَّة الثالثة فيصرَّف في الهيولي أي هيولي عالم الطبيعة فالهيولي تنقاد له خلعاً شاء أو حلولاً أي يخلع عنه ـــــا صورة ويلبسها أُخرى، فيغلب صاحب العقل العمَّالة الهوا بالسحاب الماطر ويحدث المطر ويبدي طوفاناً يبيد أي يهلك من فجر، يطيعــه العنصرأى يكون عالم الطبيعة تحت أمر العمالة كطاعة البجسم للنفسس فالكل أي كل عالم العناصر كجسد ، يعد ، وأوّل أي قوّة العقل العلامة يكون أصل الأصول للخاصتين الأخيرتين ولذا فالذكر أي القرآن الكريسم أعلى المعجزات أخذا ، فالأول أي الحق تعالى العقول أعطى طابعـــأُ أي خاتماً والمراد العقول العائدات في السلسلة الصعوديّة وهـــــــذا اشارة الى وجود سيد الكل خاتم الأنبيا ( صلوات الله عليه وآله) كالأنس لا يظفر عن طبايعاً يعني: كما انّ الانسان حصلت له الكمالات بالترقّى والتكامل لا بالطفرة •

أشار في هذه الغرر إلى أصول المعجزات والكرامات وذكر أنسها

ثلاثة:

- ان يقوي القبوة النظرية ·
- ٢\_ أن يقوي القوة المتخيلة ٠
- ٣ أن يقوى القوة العملية ·

وتوضيحه على ما ذكره صدر المتألّمين (قدّس سرّه) في كتابــــه المسمّى بالمبدأ والمعاد في الفنّ الثاني منه المشتمل على الطبيعيّات في المقالة الرابعة التي تبحث في النبوّات ما هذا لفظه: فصل في أصول المعجزات والكرامات وهي ثلاثة لأنّ الإنسان سلتتم من عوالم ثلاثة من جهة مبادي إدراكات ثلاثة: التعقّل والتخيّل والإحساس، وقد مرّ أنّ كلّ إدراك فهو ضرب من الوجود ، فشدّة التعقّل وكماله في الإنسان يوجب له مصاحبة القدس ومجاورة المقربين والا تصال بهم والانخـــراط في سلكهم وشدَّة القوَّة المتصوّرة فيه يؤدِّي إلى مشاهدة الأشباح المثاليّـة والأشخاص الغيبية وتلقى الأخبار الجزئية منهم والإطلاع على الحوادث الماضية والآتية بهم ، وشدّة القوّة الحاسة المساوقة لكمال قوّة التحريك فيه يوجب إنفعال المواد عنه وخضوع القوى والطبايع البجرمانية لسسه فالدرجة الكاملة من الإنسان بحسب نشأته الجامعة لجميع العوالم هي التي يكون الإنسان بها قوي القوى الثلاث ليستحقّ بها خليفة اللـــه ورياسة الناس.

فعلم مما ذكر: إنّ أُصول المعجزات والكرامات كما لات وخاصّيات ثلاث لقوى ثــلاث، وإلى الأُصول الثلاثة أشار المصنّف في المتن بقوله:

((أُصول الاعجاز أو الكرامة \_خصايص \_ ثلاث )) ، ثم فصّل (رحمه الله) في توضيح الخاصّيات الثلاث ونحن ننقلها ملخّصاً لأنّ في نقل تمام\_ه خروج عن وضع الكتاب ، قال:

أمّا الخاصة الأولى أعني كمال القوّة النظريّة ، وهي أن تصغو النفس صفاءاً وتبلغ في مرتبة عالية من الحدس والذكاء يكون شديدة الشبب بالعقل ليتصل به من غير كثير تغكّر وتأمّل حتى يغيض عليها العلوم من دون توسّط تعليم بشري ، بل يكاد أرض نفسه الناطقة أشرقت بنور ربّها وزيت عقله المنفعل لغاية الإستعداد يضيء بنور العقل الفعّال الذي ليس هو بخارج عن حقيقة ذاته ، وإن لم تمسسه نار التعليم البشري كما ان في طرف نقصان النوريّة وخمود الحدس ينتهي إلى عديم الحدد من الأغبيال الذين يعجز الأنبياء من إرشاد هم حتى نزل فيهم عن نزل فيهم عن الحبيم المناه عن أحببت المناه النهري من أحببت المناه عن المناه عن أحببت المناه المنه عن أحببت المناه العدي من أحببت المناه المنه عن المناه عن المناه المنه عن المناه عن المناه عن المناه المنه عن المناه عن المناه عن أحببت المناه عن المناه عن المناه عن المناه عن المنه عنه المنه عن المنه عنه المنه عنه المنه عنه المنه عن المنه عنه عنه المنه عنه المنه عنه المنه عنه المنه عنه المنه عنه المنه عنه عنه المنه عنه عنه عنه عنه ا

فتلخيص ما ذكر: إنّه يجوز أن ينتهي الشخص في طرف شـــدة النوريّة وشروقها إلى نفس شريفة شديدة الحدس ينتهي إلى آخــــر المعقولات في زمان قصير من غير تعلّم فيد رك أُموراً عقليّة يقصر عــن دركها غيره من الناس فيقال له: إنّه نبيّ أو ولي ، وإلى هذه الخاصــة أشار بقوله:

- ((أن يقوى العلاّمـــة))
- ((كما خمود الحدس يبلغ إنتها

يصعد في شدّتــه غايتهـا))

((فيها يكاد زيتها يضي وصل وفيه لا تهدي من أحببت نـــزل)) ((أحيئ أطبّا النفوس ذا السقم ذاك بلا لوح قرى أعلى القلـــم))

قال في الشرح:

أي ما فيه وإن جعلت ((قرى)) صفة لوى لكان أجود أي ذاك صار عين القلم بناءً على جواز إتحاد النفس بالعقل الفعّال ، بل العقــل الأول في الحضرة الختميّة من غير أن يكون له لوح قرأه ، بل هو أمّــيّ (قال في الحاشية : وهو بعقله الكلّي أمّ الأقلام وبنفسه الكلّية أمّ الكتــاب وبصيعــة بــدنه الشريف أمّ الصياصي ، ومسكنه ومثواه المنيف أمّ القــرى) فصاحب هذه المرتبة لا يحجب بالخلق عن الحق تــعالى ولا بالحــق عن الخلق ، بل يرى الوحدة في الكثرة والكثرة في الوحدة وله الفنـــاء بعد البقاء والبقاء بعد الفناء ، ويشاهد نوره في كلّ ما يسمع ويـــرى ويلاحظ وجهه من كلّ ما يظهر ويخفى ، وفي ختم أصحاب هذه المرتبـة فالأحق ختم الكلام ، إنتهى .

أمّا الخاصّة الثانية: كمال القوّة المتخيّلة، وهو كونها قويّة بحيث يشاهد في اليقظة عالم الغيب لما سبق، فيشاهد الصور الجميلــــة والأصوات الحسنة المنظومة على الوجه الجزئي في مقام هور قليا أو في غيرها من العوالم الباطنيّة أو تحاكي ما شهدتها النفس في عوالــــم الجواهر العقليّة، ولاسيّما في عالم العقل المغيض لهذا النوع البشري باذن ربّه فيرى في اليقظة ويسمع ما كان يراه ويسمعه في النوم بالسبب

الذي ذكرناه، فيكون الصور المحاكية للجوهر الشريف بأحد الوجهيسن صورة عجيبة في عالم الحسّ فهو الملك الذي يراه النبي أو الولي ويكون المعارف التي تصل إلى النفس من إتصال الجواهر الشريفة بتمثّل الكلام المنظوم الواقع في غاية الفصاحة فيكون مسموعاً وهذا أيضاً ممكن غيسر مستحيل، إنتهى •

وإليه أشمار المصنّف (رحمه الله) :
((ويقوى التخييل فالبنطاسيا والصورة من هورقلاا))
((قد نال في غاية حسن باهر إذ ذا يحاكي عالم القواهار))

#### وقال في الشرح:

يقوى التخييل بحيث يقدر على إستخلاص الحسّ المشترك عن الحواسّ الظاهرة، ويشاهد في اليقظة عالم الغيب، فالبنطاسيا الصوت والصورة نال من هورقليا (وهو عالم المثال باصطلاح حكما الفرس أو أفلاكه كما عن جابرها وجابلقا من مدن عالم عناصره) هذا الصوت وهذه الصورة في غاية الحسن لأنّ هذه الصورة وهذا الصوت يحاكي عالم القواهر وما يناله البنطاسيا برز من الباطن إلى الظاهر وجميع ما يرى ويسمع رقائق الحقائق التي هي الأنوار القاهرة فصاحب النفس القدسية يتصل ويشاهد معناه معنى الملك وحقيقته وصورته صورة الملك ورقيقته يشاهد ببصره العقلي آيات ربّه الكبرى ويسمع بسمعسه العقلي كلماته التامّات وبحسّه يرى صوراً بهيّه ويسمع أصواتاً وحروفاً

أمَّا الخاصَّة الثالثة في قوَّة النفس من جهة جزئها العملـــــى وقواها التحريكيّة ليؤتّر في هيولى العالم بازالة صورة ونزعها عن المادّة وبايجادها وكسوتها إيّاها فيؤثّر في إستحالة الهواء إلى الغيم وحدوث الأمطار وحصول الطوفانات ، واستهلاك أمّة فجزت وعتب عن أمر ربّها ورسله واستشفائ المرض واستسقائ العطشي وخضوع الحيوانات وهسذا أيضاً ممكن لما ثبت في الإللهيّات كون الهيولي مطيعة للنفوس متأتَّــرة بها ، وكما أنَّ النفوس الغلكيَّة يؤثَّر في هيولي هذا العالم بتعاقب الصور الكونيَّة عليها لأنَّ نسبتها إليها نسبة الآبا الأولاد ، فكذلك نفس الإنسان يؤثّر في هيولى هذا العالم وإن كان الغالب أنّه يؤثّر في عالمه الخاص أعني بدنه ولذلك إذا حصل للنفس صورة مكروهة إستحال مزاج البدن وحدثت رطوبة العرق، وإذا حدثت في النفس صورة الغلسبة حمى مزاج البدن واحمر الوجه ، وإذا وقعت صورة مشتها ، في النفسس حدثت في أوعية المني حرارة مسخّنة منفّخة للريح حتى تمتلي به عروق آلة الوقاع فيستعد له، فهذه الحرارة والرطوبة يحدث في البدن من هذه التصوّرات ليست من حرارة وبرودة ورطوبة أُخرى بل عن مجـــرّد التصوّرات وعلمت أنّه ليس من شرط كلّ مسخّن أن يكون حارّاً وكــــذا نحوه، فاذا صارت الأمزجة يتأثّر من الأوهام فلا عجب أن يكون لبعض النفوس قوم إلهية يكون بقوتها كأنها نفس العالم يطيعها العنصر طاعة بد تها ، فكما أنّ خاصّة الثانية يوجد بوجه غير مرضي في نفوس الأشرار والناقصين فكذا هذه الخاصّية يوجد شي منها في بعض النفوس القويّـة

فيتعدى أثرها في بدن آخر حتى يفسد الروح بالتوهم وتقتل الإنسان أو غيره من الحيوانات، فيعبّر عن ذلك بأصابة العين، فلذلك قال النبيّ (صلّى الله عليه وآله) : ((العين تدخل الرجل في القبر والجمل في القدر)) ومعناه: إنّه يستحسن الجمل ويتعجّب منه وتكون النفـــس خبيثة حسودة فيتوهم سقوط الجمل وينفعل جسم الجمل عن توهسمه ويسقط في الحال، وإذا كان هذا ممكناً فما ظنَّك بنفوس عظيم ....ة شديدة القوى كيف لا يتعدى تأثيرها عن بدنها وعالمها الصغير وهي تصلح لأن تكون نفس العالم ورئيس القوى الطبيعيّة ومستخدمها ويؤشر في هيولى العالم باحداث حرارة وبردة وحركة وجمع وتفريق وأُصـــول الإستحالات والإنقلابات في عالمنا السفلى إنّما ينبعث من الحـــرارة والحركة كما سبق في مباحث حوادث الجوّ، ومثل هذا يعبّر بالكرامـــة والمعجزة عند الناس والخاصية الأولى أفضل أجزاء النبوة عند الخواص ولهذا كان أعظم معجزات نبينا القرآن٠

وإلى الخاصة الثالثة أشار المصنّف بقوله:

(( ويقوى العمّال فالهيولـــــى
تنقاد خلقاً شاء حلــــولا ))

(( فيغلب الهواء ويهبط المطـر
يبتدئ طوفاناً يبيدى من فجـر))

(( يطيعه العنصر طاعة الجــــد
للنفس فالكلّ كجسمه يعــــد))

قال في الشرح:

فان النفس مهما أمرت الرجل بالمشي تحرّكت واليد بالبطسش بطشت، والجفون بالإنفتاح إنفتحت أو بالإنطباق إنطبقت وهكسسذ وكذا طاعة القوى لها ، فالكلّ كجسمه يعد ، وهو أي الشخص السندي قويت قوّته العمّالة كنفس وروح لجميع العالم وقد ورد في الأئمة الأخيار (سلام الله عليهم) : ((أنفسكم في النفوس وأرواحكم في الأرواج وأجساد كم في الأجساد)) وأمثال ذلك مثل ما ورد في الزيارة الجواديّة للحضرة المرضويّة (عليهما آلاف التحيّة والثناء) : ((بهم سكتت السواكن وتحرّكت المتحرّكات)) ، ثم أشار الى كون الخاصة الأولى أفضل الخصايص بقوله:

((وأول أصل الأُصول وليذا فالذكر أعلى المعجزات أخييذا))

> ثم أشار إلى مقام خاتم الأنبيا (ص) بقوله : ((فالأول العقول أولى طابعــا

كالإنس لا يطفر عن طبايعـــا))

يعني: إنّ المبدأ تبارك وتعالى أعطى خاتماً للعقول لعائدات التي تكون في السلسلة الصعوديّة وهذا إشارة إلى وجود سيّد الكـــلّ ونبيّنا محمد (صلّى الله عليه وآله) ، الإنسان الحقيقي الختمي الذي هو جامع لجميع المراتب من الإنسان الجبروتي والملكوتي والملكي والجبروتيّة جامع للجزئيّات وهكذا كما انّ الإنسان الطبيعي لا يطفر عن طبايعــه فلا يتخطّى إلى مقام النوع التالي الأشرف ما لم يستـوف مرتبة النــوع

المقدّم الأخسس كما قرر، ولا يشذّ عن وجوده نوع من الأنواع الطبيعيّة البسيطة والمركّبة وللمصنّف في بيان القوى الثلاثة وتوضيحه كلام في كتابه المسمّى بأسرار الحكم يعجبني نقله ·

قال في أسرار الحكم بالفارسيّة ما هذا لفظه:

نبی (علیه السلام) را خصائص سه گانه میباشد بحسب قوای ثلاثه که قوّت قوّه علاّمه، وقوّت قوّه عمّاله، وقوّت قوّه حسّاسه باشد، وأصول اعجاز به این خواص است، پس قوّه علاّمه نبی باید در کمال افضـــل عقول اهل زمان خود باشد وجمیع معلومات یا اکثر بتأیید من اللّـــه والحد برای او حاصل شود نه به کسب وتعلّم از معلّم بشری وعقل اورا هیئت استعلامیه قاهره تمام باشد بر قوی، وهمه نهایت انقیاد وتسخـر داشته باشد ۰

وقوّه عمّاله او در قوّت باشد که ماد کائنات مطیع او باشد که هرصورتیکه بخواهد از آن خلع ودر آن لبس کند وچنانکه هر نفسی در بدن خود هر تصرّفی را میکند عالم کون بمنزله بدن او باشد وهرچ خواهد از استحاله وانقلاب در اکوان بشود ومستجاب الدعوة باشد چنانکه از هر نفسی تأثیرات تصوّرات ایشان ظاهراست ولی در ماد مخصوصه بدن خود مانند تصوّرات شهویه وغضبیه وخوفیه وفرحی مخصوصه بدن خود مانند تصوّرات شهویه وغضبیه وخوفیه وفرحی واختجالیه که موجب وجودات طبیعیه شوند از حرکات گوناگون واشکال بوقلمون ومؤثرات از وادئی است وآثار از وادی دیگر ، بلی چنانکه نفس جزئیه جان جسم مخصوص محدود ۱ است نفس کلیه اللهیه جان عالیم

ني النفوس وأرواحكم في الأرواح)) چه عجب از كلّيت ووسعت وجدودى كه يتامى را مثل پدر مهربان وشيوخ وعجايز را مانند خلف جان فشان باشد ، واهل مسكنت وزمانت را مثل خود به بيند بلكه در مقام فتسوّت متمكّن گشته ايثار بر خود نمايد ٠

وأمّا قوّت حسّاسه او پس باید در بیداری به بیند چیزها کسته دیگران نه میبینند وبشنود چیزها که دیگران نمیشنوند وهمچنین در باقی

حضرت مصطفی (صلّی اللّه علیه وآله) در بصر خود فرمود : (( زویت لی الأرض فرأیت مشارقها ومغاربها )) .

ود ر سمع خود فرمود :

((أطّت السماء وحق لها أن تأطّ ما فيها موضع قدم إلا وفيها ملك راكع أو ساجد )) ·

(أطّ : أي صوّت) ٠

... ود ر شمّ خود فرمود :

((إنّى أجد نفس الرحمان من قبل اليمن))

وأُمَّت مرحومه را از ورثه آن جناب وغیرهم صدا زد که:

((إنّ لله في أيام د هركم نفحات ألا فتعرّضوا لها)) ٠

ودر ذوق خود فرمود :

((أبيت عند ربّي يطعمني ويسقيني))

ودر لمس خود فرمود:

((وضع الله بكتفي يده وأحسّ القلب برد أنامله بين ثديبي)) ٠ ومنظور ذكر مثالي است در هر باب وگر نه اينگونه احساســـات آنجناب را نهایت نیست، پس چون نبی را انسلاخ از وجود کونــــی طبیعی دست دهد در عین صحو که وافی بـجانبین است وجمـــع سالم است نه جمعند وجمع منتهی از ایشان جمع جمعند وجمع منتهی الجموعاند که خواهی دانست، إنتهی ۰

وتفصیل جمله های آخری را در فصل دیگر باین عبارت بیان ميكند \_ ولايت اطّلاع برحقايق اللهيّه است از معرفت ذات وصفات وافعال ببنحو شهود ونبوت هم اينست مع شي زايد كه تبليغ احكـــام وتأديب به آداب واخلاق وقيام بسياست باشد ، واز اينجااست كه هـر نبی ولی است وعکس نیست، ورسول آنست که با اینها کتاب سماوی هم داشته باشد ، واولوا العزم آنانند كه شريعت ايشان ناسخ شريعت سابقه باشد ، وخاتم با اینها همه باید خواص سه گانه را که مذکور شد بنهایت رسانید ، باشد ، وروحانیت او عقل اوّل وصادر نخستیــــن باشد ، واز مراتب نفوس شریفه قویه که نگاشته شد مرتبه اکمل باشد کهه بعد از آن نباشد مگر مرتبه احدیّت محضة واین انسان بس عزیز الوجود واندر النواد راست وهر مادّ م قابل این گوهر گرانمایه نیست آیا نمی ... بینی که جهان آفرین که بر کلك او بیکران آفرین از بسیاری از جمساد اندکی نبات کرد واز بسیاری از نبات اندکی حیوان واز بسیاری از \_ حیوان اندکی را انسان نمود ، یعنی : نباتیکه در طریق وجود خیسود حیوان است وحیوانیکه در صراط وجود خود انسان است واز بسیار اناسی اندکی را عاقل واز بسیاری عقلا اندکی را مسلم واز بسیـــاری مسلمین اندکی را مؤمن واز مؤمنین اندکی را عابد واز عابدین اندکی را

زاهد واز زاهدین اندکی را عالم واز عالمین اندکی را عارف واز عرفا اندکی را ولی واز اولیا اندکی را رسول واز رسل اندکی را ولی واز اولیا اندکی را نبی واز نبی اندکی را اُولواالعزم واز اُولوا العزم یکی را خاتم (صلّی الله علیه وآله) آفرید ۰

((ای کاینات رابه وجود تو افتخار ای بیش از آفریدگـــار))



### الفَرنِّدة الثَّالِثَة في بَيْإِن صُدورالأَفِعُالالغَرِّيةِ عَنِ النَّفس الأَنسْانيَّة

((إنّ التصوّرات للأُمــــور تنشي كحرّ لا عن الحــرور))
((وعلّة لا علّة في العيــن لها ومن ذلك سو العيــن))
((ألم تكن لفعلنا مبــادي تعطي السما التحرّك الإرادي))
((فللوليد بأبيه أُســـوة موجب عزّ وهزال ربــيون موجب لا يلزم المسخّـن التسخّــن))
((بأول الملموس إذ يكــون لا يلزم المسخّــن التسخّــن))
((لا غرو فيما قد تلونا أسـجح

يعنى:

انّ التصوّرات الذهنيّة للأمور تنشى أي تكون منشأ لظهور أمسور أُخرى كحرّ أي حرارة ظاهرة في البدن في أثر عشق أو غضب باطنيي لا عن الحرور أي لا يكون منشأ الحرارة الظاهريّة حرور طبيعي بل يكون سببه تصوّر باطني كما قلنا ، وعلّة أي كمرض يحصل لا من علّة في العين أي في الظاهر لها ومن ذلك سو العين كالمرض الذي يحصل في أثـر العين (چشم زخم) ، ألم تكن لفعلنا مبادي ؟ أي ألم تكن التصــورات من تصوّر ــ وميل ــ وعزم ــ وجزم ــ واجماع ــ وشوق أكيد مبادي لأفعالنا كذلك تعطي تصورات النفوس السماويّة كمالات مباديهم العقليّــــة لسما التحرّك الارادي ، فللوليد أي النفس الجزئيّة الأرضيّة بأبيـــه الذي هو النفس الكليّة السماويّة أُسوة أي اقتدا وهذا الوليد موجـــب حزّ أي حركة في جسمه وهزال (الاغرى) وربوة (الجاعى ) ، بأول الملموس إذ یکون تکوّنات العالم (مراد از اوّل ملموس عبارت است از حرارت ــــ برود تــ رطوبت ــ يبوست) مع انّ بعضاً منها يؤثّر على خلاف طبعها كالجهد الذي يزيد في البطش وغيره فيمكن أن يصدر من النفسالناطقة أيضاً أفعال على خلاف عادتها المتعارفة فعلى هذا لا يلزم أن يكون ولا للمسخَّن التسخَّن، لا غرو فيما قد تلونا عليك من الغرائب أسجـح أي كن حسن العفو أمط أي أزل أدتى العسفة أي الاعوجاج عنك أي عن نفسك تفلح أي تغيز بالسعادات.

أشار في هذه الغرر إلى تأثيرات النفس في عالمه الخـــاص أعني بدنه بمجرد تصوراته المختلفة فيصدر عنها بسبب تصورها أفعـال غريبة لما قد علمت أنّ من العلم ما هو فعليّ سبب لوجود المعلـــوم ومثّل لها في الشرح بأمثله نذكرها بالترتيب:

(۱): قد يحصل في البدن حرارة قويّة من دون أن يحدث حرور طبيعي كما إذا حدث في النفس صورة الغلبة حمى مزاج البدن واحمــرّ الوجه وامتلى العروق والأوداج ·

(٢): إذا تصوّرت النفس صورة مشتها وحدث في أوعية المنسى حرارة منفخّة حتى يمتلى عروق آلة الوقاع والمهيّج للحرارة ليسس إلا التصوّر في الموضعين ·

(٣): تصوّر السقوط التوهّمي يكون سبباً للسقوط من جــــذع عال ·

(۴) : المرض الذي يحصل للانسان بحسب التصور الخاص مع انه لا علّة خارجي له وله نقل مشهور وفي المثنوي مسلطور والقصّاء مربوطة بتواطئ الصبيان في معاملتهم مع معلّمهم معاملة المرضى حتى صار المعلّم مريضاً واشتغل بالراحة في بيته عن التعليم في مكتبه ، وفي هذا المقام يقول بالفارسيّة :

((کودکان مکتبي او اوســـتاد

رنج دیدند از ملال واجتهاد))

((مشورت کردند در تعویق کار

تا معلّم درفتد در اضطـــراب)) ( ۴۳۷ )

إلى آخر الأبيات.

ومن ذلك القبيل سو العين ويعبّر عن ذلك باصابة العين، وقد سمعت تفصيله ·

(۶): رفع العلّة والمرض بمجرّد تصوّر رفع علّته، كما حكي من معالجات حدّاق الأطبّاء بمجرّد التدبيرات النفسانيّة، وإلى هذا أشار بقوله:

((إنّ التصوّرات للأُمـــور تنشي كحرّ لا عن الحـرور)) ((وعلّة لا علّة في العيــن لها ومن ذلك سو العين))

ثم أيّد ما ذكره بأنّ مبادي أفعالنا هي تصوّراتنا ، فالتصــــوّر المطلق يكون سبباً لشوق نفوسنا ، وهذا التصوّر مع مباد أُخر كالشـــوق والعزم والإجماع والقوّة المنبثة في العضلات التي هي مبادي الإرادة ــ تكون علّة للفعل أي فعلنا ، كما انّ التصوّر من النفوس السماويّة يكـــون علّة للحركة الإراديّة لها ، بمعنى : انّ تصوّرات النفوس السماويّة كمالا ت مباديهم العقليّة تفيد السماء التحرّك الإرادي الوضعي طلباً للتشبّــه بالعقول ، فالوليد أعني النفوس الجزئيّة في إيجابها الآثار المختلفـــة بلعقول ، فالوليد أعني النفوس الجزئيّة في إيجابها الآثار المختلفـــة بحسب تصوّراتها إقتدت بأبيها الذي هو النفس الكلّية السماويّة فـــي تأثيرها في هيولا هذا العالم ، فيكون موجب حزّ في البدن أي ســرور في البدن أو سبب هزال أي قحل أو سبب رغبة أي سمن بحسب فرحــه وحزنه وساير حالاته ، ولمّا وقع التكوّنات في هذا العالم بأوايلالملموسات

أعني الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة إذ عليها مدار الكون والفساد لا يلزم أن يكون كلّ مسخّن متسخّناً إذ ليس من شرط كلّ مسخّناً ، ولا من شرط كلّ مبرّد أن يكون متبرّداً ، وقس عليه •

### قال في الحاشية:

والمراد بأوائل الملموسات هي الحرارة والبرودة والرطوب وللمرودة والرطوب واليبوسة، وكما انّ الملموسات تسمّى أوائل المحسوسات كذلك هدن تسمّى أوائل المحسوسات وثواني الملموسات هي الصلابة والليسسن والخشونة والملاسة ونظائرها، وكون مدار الكون والفساد على الأربعة ظاهر ·

### وقال حمكماء الفرس:

إليها مغوّض كدبانوئية عالم العناصر، وإلى العقل الفعناسال كدخدائيّته، وليس التفويض على ظاهره بل مرادهم وساطة فيض اللّه كتوسيط المسلكة في الشرع المطهر .

والحاصل: انّ الممكن لا يكون بلا سبب إلا أنّ السبب قد يكون خفيّاً ، فحصول هذه الكيفيّات لابدّ منه ، ولكن موجب السخونة لا يلسزم دائماً أن يكون متسخّناً كالنار ، بل قد لا يكون كما في بعض التصوّرات ، وقس عليه موجبات أُخرى ، إنتهى ·

فاذا تأمّلت فيما ذكر لا عجب فيما تليت عليك من الغرائسب أعني غرائب الأفعال الحاصلة بتصويرات النفس فأنت إذا عزلست تعب الأخذ عن غير الطريق عن نفسك تفوز بالسعادات البتّة، وإلى

### ما ذكر أشار فسي المتن بقوله:

((ألم تكن لفعلنا مبادي

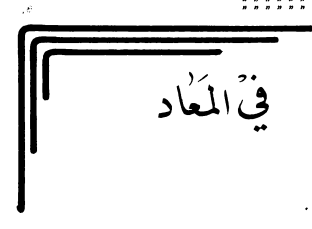
تعطي السماء التحرّك الإرادي)) ((فللوليد بأبيه أُســـــو،

موجب حزّ وهزال ربـــــوه)) ((بأول الملموس إذ يكــــون

لا يلزم المسخّن التسخّـــن))
((لا غرو فيما قد تلونا أسجـح
أمط اذى العسفة عنك تفلح))



((المقصد السادس)) :



وفيه فرائــــد ٠

اعلم أنّ الناس إختلفوا في أمر المعاد :

(۱): فمنهم من أنكره وهم الملاحدة والدهريّة وجماعة مــــن الطبيعيين والأطبّا الذين لا اعتماد عليهم في الملّة والشريعــة ولا اعتداد بهم في العقل والحكمة فانّهم قالوا باستحالة حشر النفــوس والأجساد وإمتناع أن يتحقق في شي منها المعاد زعما منهــم انّ الإنسان ليس إلا هذا الهيكل المحسوس حامل الكيفيّة المزاجيّة ومـا يتبعها من القوى والأعراض وانّ جميعها ينفى بالموت وينعدم بــزوال الحياة ولا يبقى إلا المواد العنصري المتصرّفة ، فالإنسان كسايــر الحيوان والنبات إذا مات فات وسعادته وشقوته منحصرة فيما له بحسب اللذات والآلام الحسيّة الدنياويّة ، والقرآن الكريم في حكاية هـــؤلائم اللذات والآلام الحسيّة الدنياويّة ، والقرآن الكريم في حكاية هـــؤلائم

الفجرة الكفرة يقول : \*إن هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيئ \*وفي هـذا تكذيب للعقل على ما يراه المحققون من أهل الحكمة المتغالية وللشرع على ما ذهب إليه المحققون من أهل الملّة النبويّة ·

(٢): والمنقول من جالينوس في أمر المعاد هو التوقف بناً على تردده في أمر النفس أنها هل هي المزاج فيفنى بالموت فلا يعاد أم هي جوهر مجرد باق بعد الموت ليكون لها المعاد ، وضم إلى هذا بعض من أخذ عن العلما عنهم أنّ المعدوم لا يعاد ، فاذا إنعسدم الإنسان بهيكله لم يمكن اعادته وإمتنع الحشر .

(٣): قول المتكلّمين بالمعاد الجسماني ولكنّهم يقولون : إنّ \_ الواجب في المعاد هو إعادة الأجزاء الأصليّة التي باقية لا الأجزاء التي يتطرّق إليها الزيادة والنقصان وبعضهم قالوا باعادته بجميع أجزائه مع المنع من إمتناع إعادة المعدوم .

(۴): القول بامكان عود بدن الإنسان بأجزائه، بمعنى ان المعاد (بالضم) في الآخرة هو الذي كان مصدراً للأفعال متكلّفاً بالتكليف العقلي والشرعي، وقد إتفق المحققون من الفلاسفة والمليين على حقيقة ذلك المعاد لكنّهم إختلفوا في كيفيّته، فذهب جمهور المتكلّميين وعامّة الفقها وأهل الحديث إلى أنّه جسماني فقط، بناءاً عليي أنّ الروح عند هيم جسم سار في البدن سريان النار في الفحم والما في الورد والزيت في الزيتونة وذهب جمهور الفلاسفة وأتباع المشائين إلى أنّه روحاني فقط لأنّ البدن ينعدم بصورته وأعراضه فلا يعاد ، والنفس

جوهر باق لا سبيل إليه للفناء ، فيعود إلى عالم المجرّدات لقطــــع التعلّقات بالموت الطبيعي ·

(۵): القول بالمعادين الجسماني والروحاني معاً وإليه ذهب كثير من أكابر الحكما ومشايخ العرفا وجماعة من المتكلّمين كالغزاليي والكعبي والحليمي والراغب الإصفهاني والقاضي أبو يزيد الدبّوسي وكثير من علما الإمامية وأشياخنا الإثنى عشريّة كالشيخين المغيد وأبي جعفر والسيّد المرتضى والعلاّمة الطوسي وغيرهم (رضوان الله تعالى عليهم والسيّد المرتضى والعلاّمة الطوسي وغيرهم (رضوان الله تعالى عليهم أجمعين) من جهة ذهابهم إلى أنّ النفس مجرّد أيعود إلى البدن وبه يقول جمهور النصارى والتناسخيّة ، إلا أنّ الفرق انّ محققي المسلمين ومن يحذ وحذ وهم يقولون بحد وث الأرواح ورد ها إلى البدن لا في هذا العالم بل في الآخرة والتناسخيّة بقد مها ورد ها إليه في هسسنا العالم وينكرون الآخرة والجنّة والنار الجسمانيين العالم وينكرون الآخرة والجنّة والنار الجسمانيين العالم وينكرون الآخرة والجنّة والنار الجسمانيين العالم وينكرون الآخرة والجنّة والنار الجسمانيين

ثم ان هؤلا القائلين بالمعادين جميعاً إختلفت كلماتهم في ان المعاد من جانب البدن أهو هذا البدن بعينه أو مثله وكل مسن العينية أهي يكون باعتبار كل واحد من الأعضا والأشكال والهيئسات والتخاطيط أم لا والظاهر ان هذا الأخير لم يشترطه أحد بل كثير من الإسلاميين فهال كلامهم إلى أن بدن المعاد غير البدن الأول بحسب التشخص واستدلوا على ذلك بما دل عليه بعض الأحاديث المروية من كون أهل الجنة جرداً ومرداً ، وكون ضرس الكافر مثل جبل أحسد وقوله تعالى : \*كلما نضجت جلود هم بدلناهم جلوداً غيرها ، وقولسة تعالى : \*أو ليس الذي خلق السماوات والأرض بقادر على أن يخلسق

فان قيل: فعلى هذا يكون المثاب والمعاقب باللذات والآلام الجسمانيّة غير من عمل الطاعة وارتكب المعصية ·

قالوا: العبرة في ذلك بالإدراك وإنّما هو للروح ولو بواسط الآلات وهو باق بعينه، ولهذا يقال للشخص من الصبا إلى الشيخوخة النّه هو بعينه، وإن تبدّلت الصور والهيئات بل كثير من الأعض والآلات ولا يقال لمن جنى في الشباب فعوقب في المشيب أنّه عقاب لغير الجاني، والحق انّ المعاد في المعاد هو بعينه بدن الإنسان المشخّص الذي مات بأجزائه بعينها لا مثله بحيث لو رآه أحد يقول: إنّه بعينه فلان الذي كان في الدنيا، ومن أنكر هذا فقد أنكر الشريعة، ومن أنكر الشريعة، ومن أنكر الشريعة، بأجزاء أخر فقد أنكر المعاد حقيقة ولزمه إنكار شيء كثير من النصوص القرآنيّة، إنتهى المعاد حقيقة ولزمه إنكار شيء كثير من النصوص القرآنيّة، إنتهى المعاد حقيقة ولزمه إنكار شيء كثير من النصوص

وأنا أشهد الله وملائكته وأنبيا ورسله والملائكة المقربين خصوصاً ملك اليمين والشمال إنّي أعتقد في هذه الساعة وهي ساعة إثنين بعدد ظهر يوم الإثنين تسعة وعشرين من شهر ربيع الثاني من شهور سنسة ( ١٢٠٣ ) هجرية في أمر المعاد الجسماني بما نطق به القرآن الكريسم وجا به ختم المرسلين واعتقدت به الأئمة المعصومين (عليهم الصلاة والسلام) وأطبقت عليه فحول علما الشيعة الإثنى عشرية ، ولا أنكر مسن قدرة الله شيئاً ، وأشهد أنّ الله على كلّ شي قدير وأنّ الله يبعث من في القبور .

## الفَرندة الأولى في المفادِ الرَّوْمَاني

((إنّ الذي بالعقل بالفعل إنتفى فهو لعالم العقول مرتقى) به يضاهي عالماً عينـــيّاً )) (( وهيئة الوجود بالشراشـــــر تزينه كالأول فــي الآخــــر)) ((كونا أشدية أضعفيية خالف والمهيّة المهـــيّة)) كان غدا كلّ له مرائي\_\_\_\_أ)) ((ملتحق بمثــل نوريّــــة واجدة لسنخيها عربيية)) (( من الهيولي والعوارض تحـــف بها كعنواناتها لكن تصــف))

( 440 )

```
((ذي بالصرافة بشرط التعريـــة
 في تلك من غير معرّ تنحـــية))
              ((مشاهد من بعده كلّ البهـاءُ
 بها يحيط كلّ من إليه المنتهسى))
               ((ينسيه نفسه إتصال النــــور
 فحاله في عالم الغــــرور))
              ((إذ للصياصي أهله بالأنفيس
((يعلم بالحضور بالشي وفـــي
إذ كان فصل الشي من شي بشي ))
               ففيه ما سواه قد تخلــــلا))
               ((أمَّا الوجود ما له من ثانــــي
 لیس قری ورا عبادان ))
               (( وكــــلّ ما جاوز شي حــد ه
 كالقرب والفقر تبدي ضــــده)
              (( وفي الوجود ما به إفتــــراق
 يكون عين ما به إتفــــاق ))
               ((مهيّة يصحب حمل شايـــــع
 مثل الوجود ذاك فيها واقسع)
              ((فجنّة اللقا وجنّـة الصفـة
 يثمر للكمّل عرس المعرف____ة))
                    (444)
```

### (( إن تغرسوا فمثل هذا فاغرسوا وفي إبتغائه بجد نافسيوا ))

يعني:

انَّ الذي أي النفس من مراتب العقل مرتبة العقل بالفعــــل انتقى أي اختار فهو أي النفس( وتذكير الضمير باعتبار الموصول) لعالـــم العقول مرتقى ، منه ( من بعضيَّة) أي بعض النفوس يصير عالماً عقليَّـــاً في أثر الترقّيات والتكاملات به أي بالعقل بالفعل يضاهي يشابه عالماً عينيًّا أ، وهيئة الوجود بالشراشر أي بتمامه تزينه أي توزنه من الوزن كالأول في الآخر، كونا أشدّية أضعفيّة (أي يكون عالم العقلي والعيني مــــن جهة الوجود متفاوتة في الشدّة والضعف) خالف ولكن المهيّة المهيّة أي مهيّة ما سنح عالم العقل والعين متحدة ، فالعالم الأكبر بالفتح كان الانسان الكامل بالرفع حاوياً كان غدا كلِّ (أي ظهر كلِّ العالمالعيني) له مرائياً أي كالمرائي (آئينه ها) ، ملتحق أي تلتحق النفوس الطاهــرة بعد خروجها من الأبدان العنصريّة بمثل نوريّة واجدة لسنخهـــا أي وعوارض تحفّ بها ( يعني : المثل النوريّة عريّة عن الهيولي وعوارضها ) كعنواناتها أي كعرا ً الكليّات العقليّة والطبيعيّة عنها ) لكن تصف، ذي أي الكليّات الطبيعيّة بالصرافة بشميم التعرية في تلك أي المثل النوريّة يكون التجرّد والصرافة بذاتها من غير معرّ تنحـــــيه، مشاهد يعني النفوس من بعده أي بعد مشاهدة المثل (العقير العرضيّة) كلّ البها" (أي العقول الطوليّة) بها أي بالعقول العرضيّــة والعقول الطوليّة يحيط من اليه المنتهى والله على كلّ شي محيـــط،

ينسيه نفسه اتصال النور كحالة في عالم الغرور أي كما انّ النفوس المدبّرة يغترون بعالم الغرور وينسون نغوسهم بانغماسهم في اللذائذ الزائلية الجسمانيّة، إذ للصياصي أي الأبدان أهله أي أهل الدنيا بالأنفسس يومي أي يشير بكلمة أنا الى أبدانهم وناسي الله نفسه نسى كما قال الله تعالى : \* نسوا الله فأنساهم أنفسهم \* ، يعلم أي النفس بالحض ورأي بالعلم الحضوري بالشي أي الموجود الحقيقي وفيؤه اذ كان فصل الشي ا وميزه من شي اخر بشي ، وما له تكثّر قد حصلا ففيه ما سواه أي غيـــر حقيقة الشي وقد تخللا كتخلل غير الشعلات مثلاً فيها فيوجب تكثّرها ، أما الوجود فهو حقيقة واحدة ما له من ثاني ليس قرى وراء عبادا ن مثل معروف، وكلما جاوز شي عده كالقرب اذا جاوز حده وبلغ نهايتــه انعكس الى البعد وكذا الفقر الى الغنى والظهور الى الخفاء فكــــذا الكثرة في مراتب الوجود أو في الشي اللذين لا شي الآ وهو مصداقهما اذا جاوزت الحد انعكست الى الوحدة التي انطوت فيه الكئــــرات وفي الوجود ما به افتراق يكون عين ما به اتفاق فالتفاوت بالتقــــدم والتأخر والشدّة والضعف لا يقدح في وحدته، ماهيّة يصحب الوجـود بحمل شايع يكون مثل الوجود ذاك أي التشكيك فيها واقع ، فجنّـــة اللقاء وجنَّة الصغة أي الاتصاف بصفات الله يثمر للكُمَّلين غرس المعرفة يعني : أنَّ غرس المعارف في أراضي القلوب يثمر للكامل جنَّة اللقااء والصغة معام أ، أن كنتم تغرسون فمثل هذا أي شجرة المعارف أغرسوا وفي ابتغائه وأثماره بجد نافسوا ٠

أشار في هذه الغرر إلى المعاد الروحاني بحسب مرات بسب المتكمال النفس في النشأة الدنياويّة والتحاقها إلى المُثل النوريّوسية ومشاهدتها من بعده كلّ البهاء، وبيان هذه المعنى في ضمن أمور:

(الأول): إنّ المعاد الروحاني يختصّ بالذي من أفسسراد الإنسان أختير وانتخب بأن يصير إلى مرتبة العقل بالفعل مما هو عليه من العقل بالقوّة، فانّ هذه الأفراد هم الذين يرتقون إلى عالم العقول ويحصل له المعاد الروحاني الذي هو عبارة عن هذا الإرتقاء إلى عالم العقول بعد الموت٠

(الثاني): إنّ هذا الإرتقاء يمكن أن يكون لهم بغير مكث في عالم البرزخ) كالنفوس الكاملة ·

قال الآملي (رحمه الله):

ويؤيد هذا المطلب ما ورد في بعض الأخبار مما يومي إلى عدم البرزخ للنبي والأئمة (عليهم السلام) ، وهو قول الإمام الصادق (عليه السلام) : ((والله ما أخاف عليكم إلا البرزخ فأمّا إذا صار الأمر إليها فنحن أولى بكم)) ، ولعلّ عدم كون الأمر إليهم في البرزخ من جهست عدم مكثهم فيه وإرتقائهم إلى النور المحض بالتخلية عن أبدانهم من غير مكث، والله سبحانه ورسوله وأنبيائه (عليهم السلام) أعلم بالأمر، إنتهى و

(الثالث): إنّ الإنسان الذي صار عقلاً بالفعل أعمّ من الكامل ( الثالث) : إنّ الإنسان الذي صار عقلاً بالفعل أعمّ من الكامل

في الحكمتين: العلميّة والعمليّة والكامل فع العلميّة دون العمليّة ·

قال في الشرح:

فانَّ النفس لا يخلو عن أقسام خمسة ، إمَّا أن تكون كاملة فــــــى الحكمتين : العلميّة والعمليّة أو متوسّطة فيهما أو كاملة في العلميّة د و ن العمليّة أو في العمليّة دون العلميّة أو ناقصة لهما ، والأول هو الكامــل في السعادة ومن السابقين المقرّبين، والثاني والثالث من المتوسّطين في السعادة، والرابع من أصحاب اليمين، والخامس في الشقاوة ومن أصحاب الشمال، فالكلِّ في العمل أيضاً يرتقي إلى عالم النــــور لأنَّ المعرفة بذر المشاهدة ، والعلم الذي في حدّ الكمال لا يدع صاحبه بل يسدد ، ويقود ، إلى المقصود ، وهو أيضاً من المقربين ، وإن كـــان دون السابقين لأنّ الحق تعالى في كتابه المجيد قسّم السعدا السعدا المقرّبين وأصحاب اليمين، وهو ليس من أصحاب اليمين لأنّهم هــــم الكاملون في العمل دون العلم أو من المتوسّطين فيهما فيكون مـــــن المقرّبين، ويدلّ عليه ما نقل العلاّمة في شرح حكمة الإشراق انّ مذهب الأوائل من الحكما ان الكامل في العمل دون العلم يخلد في بعسض الأفلاك إذا لم يكن إستعداد الخلوص إلى عالم النور، ولا للترقّي إلى فلك أعلى مما تعلّق به، وأنّ الكامل في العلم دون العمل لا يخلد فيه بل يترقّى من الأدنى إلى الأعلى إلى أن يصل إلى المحدد ثم يتخلَّه إلى عالم النور، هذا كلامه ·

ومراد هم التعلّق بالصور المثاليّة التي مظاهرها الأفلاك كما في

والمراد بكون الأفلاك مظهرا لها (أي المُثل) هو أنّ تعلّق المثل بالأجرام السماويّة ليس كتعلّق الشي الحالّ بمحلّه بأن يكون الجرر السماوي محلّاً لها ، بل إنّما هو كتعلّق الصورة المرئيّة بالمرآة ، وذلك لأنّ هذه الصور المعلّقة لا تحتاج إلى حامل قابل أبداً ، بل إنّما هي محتاجة الفاعل .

در اسرار الحكم راجع بمعاد روحاني وتقسيمات نفسيس در استكمالات خود وارتقاء آن بعالم عقول بهفت قسم رسانده، واينست عین بیان فصل: معاد دو قسم است روحانی وجسمانی ، وبعضـــی از متكلَّمین وظاهریین حصر كرد و اند معادرا در جسمانی ، وبعضـــی از متفلسفین در روحانی وهر دو طایفه قاصراند ، وامّا اکابر حکما ومشاین عرفا ومحققین متكلمین به هرد و قائلند واینست قول تحقیق حقیـــــق بتصدیق، زیرا که مدرك که عوالم است سه گونه است: عالم عقــــل وعالم مثال وعالم محسوس، واگر خواهی بگو: عالم معنی وعالم صـــــور قائمه بذاتها وعالم صور طبيعيّه، وادراك سه گونه است: تعقّل وتخيّل واحساس، وامّا توهّم ملحق است به تخيّل، چه معاني جزئيّه مدركــات وهم مضافسند يا بصور ماديه يا بصور مثاليه ، ومدرك نيز سه فرقه اند : کامل ومتوسّط وناقص، چنانکه خداوند حکیم در کتاب کریم سه صنـــف فرمود ، انسان را : مقرّبين وأصحاب يمين وأصحاب شمال ، وبتفصيل هفت صنفند ، زیرا که یا کاملند در علم وعمل هر دو یا کاملند در علم ومتوسّطند در عمل یا کاملند در علم وناقصند در عمل یا کاملند در عمل ومتوسطند در علم یا کاملند در عمل وناقصاند در علم یا متوسطند

در هر دویا ناقصند د ر هردو، وپس این اصناف بحسب غلبه یـــــا د وام تعلّق به یکی از آن عوالم سه گانه وآن مراتب سه گونه پدیـــد آیند که آن ادراکات بمنزله وضنه هااند به آن عوالم ، پس بر کسی غالب است اتـــمال نفس بجزئيّات حسّيه، وبركسي غالب اســـت اتصال نفسس بجزئيّات مثاليّه، وبريكي اتصال بعالم معنى الى مسا شا الله، پس هرکه غالب باشد بر او اتصال بصور دنیویه سرابی ...... واعمال مغيّات بغايات وهميّه وقصر همّت بر التذاذ به لذّات عاجهه حباب آسای دنیه است ، وفردا أسف حسرت ونکال است، وهرکسه غالب باشد براو اتصال بصور دائمه اخرویه وطلب لذات آجلـــه از اصحاب یمین است ودر مآل اورا نعیم دائم وخلاصی از دوزخ حاطـــم هستند واتصالی بی تکیف وبی قیاس بمعنی دارند اهل معاد روحانی انــد ٠

إذا عنمت هذه الأُمور تعلم انّ الأوصاف التي يذكرها المصنّف (رحمه الله) بعضها مناسب للكامل في الحكمتين وبعضها مناسب للكامل في الحكمة العلميّة دون العمليّة ، وإلى ما ذكرنا أشار بقوله:

((إنّ الذي بالعقل بالفعل إنتفى

ثم أنّ الأوصاف التي تحصل للنفوس بحسب إستكماله وصيرورته عقلاً بالفعل نذكرها على حسب ترتيب ذكرها المصنّف:

(الأول): إنَّ من صيرورة النفس عقلاَّ بالفعل يصير الإنسان عالماًّ

عقلياً يضاهي عالماً عينياً في هيئته لا في مادته وتتزيّن بهيئته عالـــم الوجود بشراشره في القوس الصعودي المعبّر عنه بالآخر في المتن كما كانت متزيّنة بها في القوس النزولي، ولا تفاوت بين العالمين من حيث المهيّة، إذ التحقيق ان الأشياء تحصل بأنفسها في الذهن لا بأشباحها ولكن إختلافهما بحسب الوجود من حيث الشدّة والضعف لأن العالــم العقلي المضاهي أو هيئة الوجود الحاصل في العقل يخالف العالــم العيني من حيث الوجود بالأشدّية والأضعفيّة، وهذا التفاوت يكــون بالتشكيك وهو لا ينافي الوحدة لكون ما به التفاوت عين ما به الإشتراك على ما حققناه في مبحث الأقوال في حقيقة الوجود، فالإنسان هـــو العالم الصغير بهذا الإستكمال يكون حاوياً للعالم الأكبر(كما قال على العالم السلام) : ((أتزعم أنّك جرم صغير وفيك انطوى العالم الأكبر)) ) •

ويكون في هذا الحال مرآة لأسما الله تعالى وصفاته ويكون كل ما في الوجود عكسا ومرآة له ، فالنباتات عكوس نباتيّته ، فالحيوانات عكوس حيوانيّته ، والفلك بدخانيّته عكس لبخاريّة روحه ودخانيّته ، والملائسكة العمّالة لسمعرفة عقله النظري وحكمته ، وقس عليه ما لا يسعه هسسنده التعليقة كما في الحاشية ، وهذه الصفة تناسب الكل في الحكمتين مسن السابقين المقرّبين ٠

(الثاني): من الأوصاف للنفس التي صارت عقلاً بالفعــــل المتحاقه بالمُثل النوريّة على مذهب شيخ الإشراق، فانّه قال: والكــلّ من المدبّرات بعد المفارقة تلحق القواهر، فيزداد عدد المقدّسين من الأنوار إلى غير النهاية، وعلى مذهب صدر المتألّمين في درك الكلّيات

انه بمشاهدت النفس للمثل النوريّة ولكن عن بعيد ، ووجه كونها عسن بعيد أمرين:

(الأمر الأول): من ناحية قاهريّة تلك المثل على مثابة لا يمكن مشاهد تها من قرب نظير الشمس التي لا يمكن رؤتها بلا حجاب مسن زجاج أو ما ً أو نحوهما ٠

(الأمر الثاني): إشتغال النفس بجزئيّات عالم الطبيعة وعلسى مذهب المصنّف (رحمه الله) يكون إدراك الكلّيات لمن أمكنه دركسها على ما هي عليها عنوانات وعكوس من المثل في مرآة قلبه، إذ كما انَّ للنفس رواذن إلى عالم الملك والملكوت كذلك له روزنة إلى عالــــم الجبروت، ولها وجودات لأنفسها لما مرّ من الأدلّة على إثبات وجود • التي عمدتها قاعدة إمكان الأشرف ووجودات لأنفسنا بقاعدة إتحاد واحداً أو كانت النفس متحدة معه كاتحاد العقل معه، فيلزمه إتحاد النفس والعقل أيضاً ، لأنّ النفس المتحدة مع الصورة المعقولة التــــى الصغة تناسب للكامل في الحكمة العلميّة دون العمليّة، ثم انّه أشار إلى. صغة المثل وقال: اتَّها واجدة لسنخ أصنامها وأصل أفرادها بنحــــو الكثرة في الوحدة وعريّة من الهيولي ومن العوارض اللاحقة بها كعنواناتها من الكلّيات العقليّة، فانّها أيضاً واجدة لسنخ أفرادها وحصصها بحيث إذًا أدركت صرف حقيقة نالت جميع أفرادها من حيث هي أفراد تلك الحقيقة، وأحاطت بكلّمها، وعرّته مما هي من غرائب تلك الحقيق ....ة

وأجانبها ، ولكنّها (أي المثل والكليّمسسات العقليّة) يفترقان في انّ إتصاف الكلّيات بالصرافة والتجرّد يكون بتعرية العقل وصرافيّة المسئل وتجرّدها تكون بنفسها ومن دون تعرية معرّ وتقشير مقشّر ·

(الثالث): من صفات النفس المستكملة بصيرورتها عقلاً بالفعل مشاهد تها بعد مشاهدة العقول العرضية ، والإلتحاق بها كلّ البها بالإضافة إلى ما دونها أي العقول الطولية هذا بحسب ترتيب الوسائط والوسائل إلى الله تعالى ، وأمّا بحسب ظاهر اللفظ (أي لفظ كـــلّ البها) فهو ظاهر فيه سبحانه بأن يراد بكلّ البها ذاته من حيـــت الأسما والصفات ولمقولة له مرتبة الواحديّة عند العرفا كما في الشرح،

وتوضيحه: إنّ كلمة: كلّ البهائ؛ يمكن أن يراد بها كلّ العقول الطوليّة التي فوق العقول المتكافئة العرضيّة، ويمكن أن يراد بها مرتبط الواحديّة، فان أُريد منه الأول فيكون المراد بمن إليه المنتهى المحيط بها هو الحق (جلّت عظمته)، وإن أُريد منه الثاني (أعني مرتبة الأسماء والصفات التي هي مرتبة الواحديّة) فيكون المراد بمن إليه المنتهى هو المرتبة الأحديّة الأحديّة الأحديّة الأحديّة الأحديّة المرتبة الواحديّة، وإليه أشار بقوله:

((مسشاهد من بعده كل البهاء بها يحيط من إليه المنتهسي))

وهذه الصغة تناسب الكامل في العلم دون العمل، وهو مسلة المقرّبين، وإن كان دون السابقين، ثم أشار إلى أنّ النفس المستكملة لما إتصل إلى ينبوع النور، فاتصاله إليه ينسيه نفسه عن نفسه فلا يسرى

إلا الله، كحاله في عالم الدنيا عند تعلّقه بالبدن وإتصاله بعالى الظلمات، فهذا الإتصال ينسيه نفسه فيشير بانا إلى البدن كما بانست مع انّ النفس من واد (هو أمر ربّي)، والبدن من واد (وهو عالمالدنيا)

### قال في الحاشية:

قولنا: فيشير بانا إلى البدن، والحال انّ البدن في مسداً شعاع بيضا النفس كمدرة ملقاة في شعاع محيط من الشمس الحسية ويظنّ نفسه ذات جهة بالجهة السفلى والحال أنّها منزّهة من الجهة العليا والسفلى جميعاً، وبحسب نفسه مورّخة بتاريخ مخصوص متميّتة بمتى معيّن ويخال ذاته بحال الحيوان الأعجم، ولو كان أصلح عقله النظري والعملي كان الكلمة أنا جمع الأتم والإسم الأعظم الأفخم، فالإنسان الكامل فان والإنسان الناقص فان والإنسان الناقص فان والإنسان الناقص فان والإنسان الناقص فان والعملي والإنسان الناقص فان والإنسان والله فلي والإنسان والناقص فان والإنسان والناقص فان والإنسان والله والإنسان والناقص فان والزينان والناقص فان والإنسان والناقص فان والإنسان والناقص فان والإنسان والناقص فان والزير والناقص فان والزين والناقص فان والإنسان والناقص فان والإنسان والناقص فان والزير والناقص فان والزير والناقص فان والزير والناقص فان والإنسان والزير والناقص في والزير والناقص والناقص في والزير والناقص في والزير والناقص في والزير والناقص والزير والناقص والزير والناقص والنا

((وان نمک اندر شد گل پاك شد وآن اندر شد كــــل پاك شـــد))

#### إنتهى ٠

فمن شدّة العلاقة والتعشّق من أهل عالم الغرور إلى الأبدان يومي إليها بالأنفس ويكون غافلاً عن نفسه ، بل ناسياً له ، وكيف لا ومن نسي الله نسي نفسه ، قال تعالى : \* نسوا الله فأنساهم أنفسهم \* وهذه الآية عكس نقيض لقوله (صلّى الله عليه وآله) : ((من عرف نفسه نقسد عرف ربّه)) (يعني : من لم يعرف ربّه لم يعرف نفسه بل نسيه لنسيانه وربّه) وإلى ذاك الأمر أشار بقوله في المتن :

((ينسيه نفسه إتصال النـــور كحالة في عالم الغـــرور)) ((إذ للصياصي أهله بالأنفــس يومي وناسـي الله نفسه نسي))

قال في الشرح:

قال الشيخ الإشراقي (قدّس سرّه) : وكما انّ النور الاسفهبدي لمّا كان له تعلّق بالبرزخ وكانت الصيصيته مظهره فتوهّم انّه فيها وإن لم يكن فيها فالأنوار المدبّرة إذا فارقت من شدّة قربها من الأنوار القاهرة العالية ، ونور الأنوار وكثرة علاقتها العشقيّة معها يتوهّم انّها هــــي فيصير الأنوار القاهرة العالية مظاهر للمدبّرات كما كانت الأبـــدان مظاهرا لها ، إنتهى •

ثم قال المصنّف (رحمه الله) : ولعلّك تعرف من ذلك سرّ شطحيّات بعض العرفا · ·

(الرابع): من صفات النفس المستكملة بصيرورتها عقلاً بالفعل علمه بالوجود كلّه من الوجود الأصيل والوجود الظلّي بالعلم الحضوري الشهودي، لكن حصول هذه العلم له باعتبار بعض المراتب أعني اعتبار بلوغه إلى مرتبة الفنا في الله والبقا بالله لأنّ العلم الحضوري هو علم الشي بنفسه وعلمه بمعلولاته وعلم الفاني بالمغنى فيه ، وإذا بلغ في مرتبة الفنا في حقيقة الوجود بعد رفع التعيّنات والحدود يعلم حقيق الوجود علماً حضوريّاً شهوديّاً لأهل الشهود الوجود علماً حضوريّاً شهوديّاً لأهل الشهود

أنّه يكون فصل الشي من الشي بشي ، وليس في هذا المقام غير الوجود شي لأن غير الوجود إمّا العدم أو المهيّة ، والعدم هو اللاشي والماهيّة من حيث هي ليست إلا هي لا موجود ة ولا معدومة فهي أيضاً عدميّ ولا شي لا يتحلل بين الوجود والوجود حتى تجعلهما إثنين ، ولم يتحلل اللا شي الذي هو مباينة حتى يفصله عنه بوجه من الوجرو فلا يحصل به فصل (لأنّ اللا شي عدم محض ليس بشي يتحلل) فلا يحصل به فصل (لأنّ اللا شي عدم محض ليس بشي يتحلل ما سواه تتحقق إثنينيّة ، لأنّ ما حصل فيه التكثر إنّما هو بواسطة تخلل ما سواه فيه كتخلل غير الشعلات مثلاً فيها فيوجب تكثرها ، واختبر ذلك بقايسة شي بشي كالدار مثلاً بالنسبة إلى دار آخر فانّ صيرورتها اثنين متغايرين لا تحصل إلا بفصل جدار بينهما لكي يفصل أحد هما عن الآخر ، فما لم يكن بينهما شي لم يحصل بينهما فصل ، ولا تتحقق بينهما إثنينيّة ،

((همچه آن یك نور خورشید سما صد بود أندر میان خانه هــا)) ((لیك بــك باشد همه انوارشان چون که بگرفتی تو دیوار از میان))

فمنشأ تعدد الأنوار إنّما هو تعدد الجدران الغاصل بينهمــــا وعند إرتفاع الجدران يتحد الأنوار وكلّها تصير نوراً واحداً ، وإليه أشار بقوله:

((يعلم بالسيحضور بالشي وفي وفي الله وفي وفي الله وفي الله الله وفي الله وفي الله الله وفي الله وفي الله الله وفي الله و

وهذه الصغة تناسب الكامل في الحكمتين، ثم أشار إلى قاعـــد، عرفانيّة ذكرها العرفا الشامخون : إذا جاوز الشي حدّه إنعكــــس ضده كالقرب والفقر إذا جاوزا حدهما إنعكسا ضدهما ، يعنى إنعكس القرب إلى البُعد والفقر إلى الغنا والظهور إلى الخفاء ، فانّ مـــن مصاديق هذه القاعدة ما نحن فيه من الكثرةفي مراتب الوجود أو فــــى الشي اللذين لا شي إلا وهو مصداقهما إذا جاوزت الحد إنعكست إلى الوحدة التي إنطوت فيه الكثرات، وهي ضرب آخر من الوحدة، وهذه الوحدة من جهة انّ في الوجود يكون ما به الإفتراق عين ما بسه الإتفاق، فالتقدّم والتأخّر والشدّة والضعف ونحو ذلك من أنحـــا التشكيك لا يقدح في وحدته كما ذكره في الشرح ، كما انّ المهيّة أيضـــأُ بالحمل الشايع مثل الوجود في كون ما به الإفتراق عين ما به الإتفاق إذ بذاك الحمل يصدق الوجود عليها ، ولأجل ذلك الصدق والحمل يسري إليها حكم الوجود فالتشكيك يقع في الوجود والمهيّة معا للا أنه يكون في الوجود بالذات وفي المهيّة بالعرض وإلى هذه القاعدة أشار بقوله:

((وكلّ ما جاوز شيء حــــده )) كالقرب والفقر تبدّى ضـــده))

((وفي الوجود ما به إفتـــاق)) يكون عين ما به إتّفــــاق)) ((مهيّة يصحب حمل شايـــع مثل الوجود ذاك فيها واقـع))

وكيف كان غرس المعرفة في القسلوب يثمر للكاملين الوصول إلى جنّة الصفة، ولذا رغّب عليهما بقول عن الله المعرفة وانّ الذين يجدّ و ن ((إن غرسوا)) إلخ ، فهذا حثّ على طلب المعرفة وانّ الذين يجدّ و ن في إستكمال نفوسهم إلى أن يتصلوا إلى عالم العقول أو يتحد وا معها على الخلاف المذكور فيما سبق فهؤلا الكاملون في درجتي العل والعمل ، ولهم روح وريحان وجنّة نعيم ، ولعلّ المراد بجنّة عبارة عن جنتي : الصفة واللقا ، كما ورد في الدعا : ((يا نعيمي ويا جنّسي)) وهؤلا يكون لهم جنّة النعيم الصوري أيضاً لكن لا بالإلتفات إلي بالذات بل بالعرض كالظلّ اللازم ، وإلى هذا أشار بقوله : ((فجسنة اللقا وجنّة الصفة (مفعول مقدم) يثمر للكمّل غرس المعرفة)) .

وفي ابتغائه بجد نافســـوا)



# الفَرنية الثانية في المفادالجِسْمًا في

((من قصّر المعاد في الروحاني
قصّـــر كالحاصر في الجسماني))
((وجامع بينهما جا فائــــزا
وقصبات السبق كان حائـــزا))
((ثم هم تشتّـوا في القـــول
في عود عين البدن أو مثـــل))

((وكلّ واحد فهل في كــــلّ من عضو أو تخطيط أو شكــل)) ((وقيل ذا الأخير لم يوجب أحد إذ كون أهل الجنّة جرداً ورد )) ((والجان في الشباب من عاقب له في الشيب ليس عادلاً عن معدله)) (( وبعضهم قد صححوا الجسماني بالجرم من أفلاك أو دخـــان)) ((یکون موضوعاً لتصویراتہـــــم من نايراتهم وتنويراتـــهم)) (( وبعضهم صحح بالتناسيخ وأخذ جنس كلّ خلق راســـخ)) (( وفرقة بحفظ أجزاء فيردة تصير ذي بالوصل ذات وحددة)) (( وقال الإشراقي في المثال والأنفس الأنفس في الأقــــوال))

يعني: من قصر أي حصر المعاد في الروحاني قصر أي فــــرط كالحاصر في الجسماني ، وجامع بينهما أي الروحاني والجسماني جــا بالإيمان فائزا وقصبات (الأعلام المنسوبة للسبق) السبق كان حائزا ، ثـم

هم أي القائلون بالمعاد بالوجوه الثلاثة تشتتوا أي إختلفوا في القول في أن عود البدن يكون بالعين أو يكون بمثل ، وكل واحد ( من العينيَّة أو المثليّة) هل يكون في كل الأجزاء من عضو أو تخطط أو شكل، وقيل: ذا الأخير أي العود بجميع الأجزاء والخصوصيّات لم يوجب أحد اذ تعليليَّة كون أهل الجنّة جرد أ ومرد أ ورد ، والجان أي الجاني في الشباب من عاقب له في الشيب ليس عاد لا معدله لكون الجاني في كـــــلا الحالين في الشباب والشيب هو هو ولكن التغيير في بعض عوارضه، وبعضهم أي بعض الفلاسفة قد صححوا الجسماني بأن النفس بعسسد المفارقة عن البدن الدنباء متعلَّم الجرم من أفلاك أو دخان بمعنى انَّ النفس إذا توغَّل في المادأة وعشقها يمكن أن يوجبسب توغَّله في المادّة توجّهها إلى الأجسام العلوية من الدخان والبخار والأفـــلك وتتجلَّى هذه عنده بصورة بدنها الطبيعي فيتعلَّق بها فيجد منهـــا اللذة أو العقوبة ، يكون الجرم السماوي أو الدخان موضوعاً لتصويراتهـــم من نايراتهم أي تصوراتهم النارية وتنويراتهم أي تصوراتهم النوريميمة وبعضهم صحح المعاد بالتناسخ وأخذ جنس من أنواع الحيوان فالنمل للحرص والسرقة للفارة ونحوهما من أنواع الحيوان مماثل لكل خلق فالنمل للحرص والسرقة للفار وغيره ناسخ ، وفرقة قالوا ( بأن الأجزا المتفرّقة من كل بدن تجتمع وتتصل بعضه ببعض) بحفظ أجزا وده و تصيـــر ذي بالوصل ذات وحدة شخصية مثل سابقه ، وقال الاشراقي : يكون المعاد في البدن المثال ولكن الأنفس نفس الأنفس في جميع الأقوال •

أشار في هذه الغرر إلى الأقوال المختلفة في المعاد من حصره في الروحاني أو الجسماني والجامع بينهما ، وذكر أدلّتها والجواب عتن استدلّ على حصره في واحد منهما ، وانّ القائلين بالمعاد في السروح والجسم هم الفائزون وإليك بتفصيل الأقوال والنظر في إحتجاجاتهم (الأول) : القول بالمعاد الروحاني دون الجسماني وهو قسول بعض الفلاسفة من أتباع المشّائين ، وقد استدلّوا على عدم كون المعاد جسمانيّا بدليلين :

(الدليل الأول): إنّ البدن ينعدم بصورته وأعراضه عند الموت بمقتضى قاعدة: كلّ مركّب ينحل لأنّ إجتماع أجزاء المركّب إنّما يكسون بالقسر، والقاسر هو المزاج، وإذا اختلّ المزاج وخرج عن الاعتسدال يؤل المركّب إلى الإنحلال وبانعدام صورة المركّب تنعدم أعراضه الطارية عليه لتفرّعها عليه، وإذا إنعدم الشيء بصورته وأعراضه فلا يعاد بشخصه لامتناع إعادة المعدوم.

(الدليل الثاني): إنّ القوى البدنيّة يعني الحواسّ المدركـــة للجزئيّات من الظاهرة والباطنة منطبعة في البدن بمعنى حلولها فــي الروح البخاري المنبعث عن الدم، وإذا إنتفى المحل ينتفي الحـــالّ وبعد فنا البدن لا يبقى القوى المدركة للجزئيّات لزوالها بزوال محالّها وبعد

والجواب عن الأول: المنع من إنعدام الصورة البدنيّة بل يبقى د هراً حسب ما يشير إليه المصنّف (بل في وعاء الدهر كلّ قد وقسى) وسيأتي توضيحه ·

قال في الحاشية:

فكل صورة كما يمتنع إرتفاعها عن مرتبتها التي لها في نفس الأمر كذلك يمتنع إرتفاعها عن مطلق نفس الأمر لأن إرتفاع الطبيعـــــة بارتفاع جميع أفراد ها كيف ولو إرتفعت لزم زوال علم الله تعالى، وفي الدعا : ((يا من لا ينقص من خزائنه شي )) ، والمتكلمون أجابوا بجــواز إعاد المعدوم بعينه ومن لم يجوّزها منهم قالوا بعود مثل البدن ، والتألم وهو المعاقب المكلف بالحقيقة هو النفس وهو الملتذ والمتألم وهو المثاب والمعاقب فلا يلزم جور .

والجواب عن الثاني: إنّ النفس في وحد تها كلّ القوى فسهي بجامعيّتها سمع وبصر وذوق وشمّ ولمس، وقد ذكرنا في مباحث النفس انّ تلك المشاعر لها مرتبتان من الوجود: أحدها في مرتبة وجسود القوى تفصيلاً وهو أيضاً وجود النفس وأنه مقام الوحدة في الكثرة، والثاني في مرتبة وجود النفس بنحو الكثرة في الوحدة و

قال في الحاشية:

فالقوى التي في البدن أظلال لما في النفس وبالتي في النفسس تدرك في النوم أو السكر والمرض وفي الكشوف الصوري المحسوسلسات الجزئية، ومن هنا يقول العارف والمثنوى):

((پنج حسّی هست جز این پنج حسّ

آن چو زر سرخ واین حس همچو مس)) ((صحّت این حس ز مستعموریّ تـن

صحّت این حس زویرانی بــــدن))

( 460)

## ((صحّت این حس بجوئید از طبیب صحّت این حس بجوئید از حبیب))

على أنّ المعاد الجسماني من ضروريّات الدين وإنكار ضروريّ من ضروريّات الدين إن لم يكن بشبهة كفر نعوذ بالله، إنتهى ·

مضافاً إلى أنّ قوّة الخيال ثبت تجرّد ها فهي لا تغني بغني بغني بنا البدن وكذا البنطاسيا وغيرها مجرّدة سيّما الوهم تجرّداً نازلاً برزخيياً كما في الحاشية على انّ القائلين بعالم المثال في مندوحة من ذلك، فانّ النفس التي إكتسبت هذه الصورة الطبيعيّة هاهنا تكتسر الصحور المثاليّة هناك، فانّها تحرّكت حركة جوهريّة واستكملت فاستغنت عين الصورة الطبيعيّة مستكفية بالصورة المثاليّة المنبعثة عن ذاتها والصورة المثالية باطن ذات الصورة الطبيعيّة وهي هي فانّ المشخّص هو النفس المثالية باطن ذات الصورة الطبيعيّة وهي هي فانّ المشخّص هو النفس وهي محفوظة فيهما ، وشيئيّة الشيء بالصورة كما أفاده المصنّف فيسمي تعليقة في المقام .

واستدلّوا على كون المعاد روحانيّاً بأنّ النفس جوهر بــاق لا سبيل للفنا اليها فتعود إلى عالم المفارقات ·

التناسخ وإستحالة تعلّقها إلى بدن مثالي لعدم تحقق عالم المشال عند هذا القائل، فاذا بطل هذه الإحتمالات المذكورة إنحصر الصحيح في الأخير وهو بقاء النفس بعد خراب هذا البدن مجرّدة عن البدن كلّه فتعود إلى عالم المفارقات،

والجواب: إنّ تجرّد النفس وإن كان أمراً ثابتاً لكن تعلّقها ببدن آخر مثله في النشأة الأُخرى ليس بمستحيل وإنّما هو تناسخ صعودي لـم يقم دليل على إمتناعه، وعالم المثال ثابت على قواعد الإشراق عـلى ان بقا جميع النفوس مجرّدة عائدة إلى عالم المفارقات ممنوع لأنّه إنّما يمكن في بعض النفوس وهو التي ثبت لها المعاد الروحاني معــــن إستكمل القوّتين: النظري والعملي أو الكامل في العلّية دون العملية كما سبق، ولا يخفى أنهم الأقلّون، فلو قصر المعاد عليهم للزم تعطيل أكثر النفوس وهو خلاف الحكمة فقصر المعاد بالروحاني إستناداً بهــذ، الأدلّة في غير محلّه وإليه أشار المصنّف في المتن بقوله:

((من قصّر المعاد في الروحاني ـ قصّر )) أي فرّط ٠

قال المصنّف في الشرح:

وأمّا الشيخ رئيس المشّائين فانّه لم ينكر المعاد الجسماني حاشاه عن ذلك إلا أنّه لم يحققه بالبرهان كما يظهر لمن نظر في الهيات الشفاء

وقال المصنّف أيضاً في أسرار الحكم:

شیخ رئیس بعلاوة تصدیق واذعان بمعاد جسمانی که از شــرع مطهر رسید و است چنانکه صریح اللهیّات الشفاء است خواسته اســـت

وجه عقلى بكويد كه خير الأوضاع الجمع ومراده من الوجه ما يأتي مــن تصحيح الشيخ المعاد الجسماني بكون النفوس متعلّقاً بالأجرام الفلكيّة أو الدخانيّة كما أشار إليه بقولـه:

((وبعضهم قد صححوا الجسمانيي بالجرم من أفلك أو دخسان))

(الثاني): من الأقوال القول بالمعاد الجسماني دون الروحاني وهو أكثر المتكلمين من الإسلاميين المنكرين لعالم العقول بل المفارقات حتى النفوس المجرّدة، فانهم يرون ويعتقد ون بأنّ الإنسان ليس هـــو شيئاً سوى هذه البنية المحسوسة أعني الجسد المركب من اللحم والمدم والعظم والعروق وما شاكلها التي كلُّها أجسام وما يحلُّها من الأعـــراض على هيئة مخصوصة هي الصور الإنسانيّة عند هم ، وتلك مادّتها والقيامة ليست عند هم إلا اعادة هذه الأجساد بمادتها السيّالة القابلة للكون والفساد ، وفيه انَّه مخالف للسعقل والنقل، أمَّا العقل: فإنَّ حصــــر المعاد في الجسماني يوجب التعطيل في النفوس الكاملة عن البلسوغ إلى غاياتها ، وهو أي التعطيل خلاف العقل ، وأمَّا النقل : فهو مــا يدلُّ على وجود اللذات العقليَّة المختصَّة بالنفس الناطقة كقوله تعالى : \* ورضوان من الله أكبر \* ، وقوله (عليه السلام) : (( فهبني صبرت عـــلى عذابك فكيف أصبر على فراقك)) ، وفي الدعاء : ((يا نعيمي وجنَّتي)) وإليه أشار بقوله: ((قصر كالحاصر في الجسماني)) ٠

(الثالث): هو القول بالمعادين أعني الروحاني والجسمانيي وهو قول كثير من الحكماء ومشايخ العرفاء وكثير من علمائنا الإمامييني

(قد سلله أسرارهم)، وجماعه من المتكلّمين كما سمعت ان القائلين بالمعالات هم الفائزون لأن الخلق طبقات فالمجازات متفاوتة، بل الشخص الواحد ذو درجات متفاضلة، فأين اللطيفة النفسيّة وأين اللطيفة الروحيّــــة السريّة كما أفاد في الحاشية، والجامع بين المعادين جمع قصبــات السبق وجاز بالسبقة، وهذا المعاد هو الذي دلّ عليه العقل والنقل والموضحة المصنّف في الشرح: ان معاد كلّ طائفة يناسب حاله مـن أيّ صنف كان من المقرّبين أو أصحاب اليمين أو أصحاب الشمال فراجــع وإليه أشار:

((وجامع بينهما جاء فــائزا وقصبات السبق كان حائـــزا))

ثم ان القائلين بالمعادين إختلفوا في القول بالمعاد الجسماني إلى طائفتين: طائفة يقول بعود عين البدن الدنيوية، وطائفة بعدود مثله، وكل واحد منها هل يشترط العينية والمثلية في كل واحد مدن عضو أو تخطط أو شكل أم لا بل يكفي العينية أو المثلية في المجدوع من حيث المجموع، وقيل هذا الأخير أي إشتراط العينية والمثلية في كل واحد واحد منها لم يوجبه أحد ولم يقل به لما ورد أن أهل الجنة عدل جرد مرد، وقوله (عليه السلام): ((إن أول زمرة يدخلون الجنة عدلي صورة القمر ليلة البدر))، وقال في صغة أهل النار: ((ضرس الكافر يدوم القيامة مثل جبل أحد))، وقوله (عليه السلام): ((يحشر بعض الناس على صور يحسن عندها القردة والخنازير)، ومثل يحشر مخالف الإمدام ورأسه رأس الحمار))، ويدل على ذلك ان العقاب على الجاني فسي

شبابه في وقت مشيبه لا يكون ظالماً فلا يقال: انّه عقاب لغير الجانبي فيكون المعاقب ظالماً لما ذكرنا انّ التشخّص بالهويّة بالنفس، وللسم يتبدّل هويّته بل تبدّل عوارضه وحالاته، وإلى هذا الخلطاف أسلم بقوله:

((ثم هم تشتتوا في القـــول
في عود عين البدن أو مثــل)
((وكل واحد فهل في كـــل من عضو أو تخطط أو شكــل))
((وقيل ذا الأخير لم يوجب أحد إذ كون أهل الجنة جرداً ورد ))
((والجان في الشباب من عاقب له في الشباب من عاقب له

ثم انّ الذين صعب عليهم أمر المعاد الجسماني من جهـــــة إمتناع المعدوم حاولوا لتصحيح المعاد الجسماني بوجوه ذكر المصنّـف بعضها:

النفس به لا بالبدن حتى يكون هذا الجرم الفلكي أو الدخاني موضوعـــاً لتصويراتهم الناريّة أو النوريّة ، والمراد انّ تعلّق هذه النفوس به ....ذه الأجرام ليس بمعنى كون هذه الأنفس أنفسا لتلك الأجرام أو مدبّرة لها ( فانّ هذا لا يمكن لأنّه يصير تناسخاً بل هذا أمحل لأنّه في الأبدا ن الإنسانيّة والحيوانيّة لا روح بعد بل إذا صارت أجنّة تامّة إستمرت الأرواح فتعلّقت الأرواح المفارقة بالموت بها عند قائلية ، وأمّا الأفلاك فهي حيّة ناطقة ذوات نفوس منطبعة ونفوس كلّية فكيف يتعلّق بهــــا نفوس أخرى، فلو جاز كان مثل أن تتعلّق النفس ببدن حيّ إنساني أو حيواني ، وهذا مما لم يجوَّزه التناسخيَّة أيضاً كما أفاد في الحاشية) بـل يستعمل تلك الأجرام لإمكان التخيّل فيتخيّل الصور التي كانت معتقدة عنده وفي وهمه، فان كان اعتقاده في نفسه وأفعاله الخير شاهــــدت الخيرات الأخرويّة على حسب ما تخيّلها وإلا فشاهدت العقاب كذلك وقال في أسرار الحكم في شرح هذا المقام ما هذا لفظه:

فصل: در نقل اقوالی است در معاد جسمانی: یکی قولی است که به شیخ رئیس وفارابی منسوب است که اجرام فلکیّه موضوع تخیّل نفوس متوسّطین وجرم دخانی موضوع تخیّل نفس ناقصین باشد ، یعنی کـــره دهم باشد تحت فلك قمر وفوق كره نار ، پس گویند که این نفوس چـون مفارقت کنند وبدنی هستند وتعلّق ندارند بآن چیزهائیکه اعلی از بدن وبدنی است منجذب میشوند بسبب تعلّق بعالم صور باجرام سماویّــه ونحوش نه اینکه نفوس آنها باشند ومدبّر آنها که این محال است بلکـه آنها موضوع تخیّل اینها باشند ، پس تصوّر خواهد کرد صور موعـوده را که معتقد آنها بوده اند به اخبار وانذار نبوّات وولایات، وشیخ رئیـس

بسعلاوه تصدیق واذعان بمعاد جسمانی که از شرع مطهر دارد چنانکه صریح الهیّات شفا ٔ است خواسته است وجه عقلی بگوید که خیر الا وضاع الجمسع ، واینکه از این راه آمده اند سبب آنستکه صور خیالیّه را مجرد نمیدانند وقائم میدانند بروح بخاری د ماغی وچون این بخار متلاشسسی میشود به شبیه این رفته اند که روح بخاری را گویند در صفا واعتسدا ل مشابه فلك است وقول به آن جرم دخانی نیز از این باب است، واهسل اشراق که صوررا مجرّد برزخی دانند در مند وحه اند از این اقسسوال ومظهر داشتن منافات با تجرّد ندارد ، إنتهی موضع الحاجه و

ثم ان صاحب الأسفار قد أشكل عليها وكذا على شيخ الإشراق في تصويبه قولهما من كون جرم سماوي موضوعاً لتخيّلات طوايف مسسن السعدا والأشقيا باشكالات كثيرة مذكورة في أكثر كتبه كلزوم التناسيخ وكون الفلك آبياً عن التأثّر من العلل الغريبة ، وعدم صائن للسيجرم الدخاني من التفرّق والتحلل ، فان الروح صائن لجرم البدن ، ولا صائن للجرم الدخاني وعدم التطابق بين الفلك والنفوس المفارقة من جسهة كون الفلك متناهياً والنفوس لا تناهي لها لأنّ النفوس المفارقة عسسن الأبدان الإنسانية غير متناهية عندهم ، فيلزم من تعلّقها إلى جرم فلكيّ أو دخاني إجتماع المفارقات كلّها على جسم من أجسام العالسم لأنّ الجسم الفلكي متنها وهذا الجسم الدخاني لمكان قراره تحت فليك العمر أصغر من فلك القمر ، فهو أيضاً متناه ، وحينئذ يلزم إمّا نهاية تلك الجواهر أو عدم نهاية تلك الأجسام وكلاهما محال ٠

ويرد علــــــــــــى فرض كون المتعلّق جرماً دخانيّاً بأنّه مركّب وكــــلّ ( ۴۲۲ )

مركّب ينحلّ، وأجاب المصنّف عن هذه الإشكالات بأنّ تعلّق النفسس على الأجرام السماوية ليس بنحو التدبير والتسخير حتى يلزم التناسيخ بل بنحو تعلّق الظاهر بمظهره كما في المرآة والصورة ولكون جسم الفليك لصفائه وصقالته مظهراً للصور المتخيّلة لنفوس هؤلاء لا فساد فيه، ولهذا الصفاء قالوا: جميع صور ما دونه منقوش فيه كما أشار إليه في حكم ....ة الإشراق، ولا منافات بين كون الصور قائمة بذاتها وكونها ذوات مظاهر كما انّ الخيال عند ٥ (قدّ س سره) مجرّد والروح الدماغي مظهر لـــه، فظهور الصور القائمة بذواتها في المظاهر ليس من باب إحتياج تلـــك الصور بل هذا من خاصّية وجود ذلك المظهر، وأنّ جرم الغلك فسسى تصرّف شخص نفسه والنفوس الأرضيّة لا تصرّف لها فيها ، وهذ النفوس لا تتعلَّق بأجرام الغلك كتعلَّقها بأبدانها ، بل لها علاقة عشقيَّه. بصور نفسه المألوفة، ويطلبون لوحا لتصويرات خيالهم لترتسم فيه فيكون الفلك وسائر الأجرام مرائي للصور المزبورة ليتراءى فيه كون الفلك مظهراً للنفوس وتصويراتها لا يستلزم التطابق بين النفوس والأجرام الفلك....ية بالتناهي واللا تناهى ، وإنّما هو من لوازم القول بالإنطباع فلا يلــــزم التطابق بين الظاهر والمظهر بناءاً على مذهب شيخ الإشراق القائل بتجرُّد الخيال والقائل بكون الجسم الفلكي مرآة لظهور الصور الخياليسة لا محلاً لها مع أنه مد فوع على طريقة الشيخ أيضاً بأنّ النفوس الناطقة وإن كانت غير متناهية لكن ما تعلّق منها إلى الجسم الغلكي أو الجـــرم الدخاني بعض منها وهو متناه وذلك البعض هو النفوس الغـــــير الكاملة في العلم من نفوس الأشقيا وأصحاب الشمال أو المتوسّطة فــــى العلم والعمل وأصحاب اليمين كما تقدّم٠ وامّا ان الجرم الدخاني لا صائن له ، فجوابه : لعلّه عند هم يكون أمراً برزخيّاً بين الجرم الفلكي والعنصري فلا سبيل فيه إلى الإنحلال والتفرّق.

وبالجملة: اعتراضاته (قدّس سرّه) لا يرد على الشيخ الإشراقيي وبالجملة: اعتراضاته (قدّس سرّه) لا يرد على الشيخ الرئيس وأتباعه ممن لا يقول بعالم المثال إلا أن يبني كلامهم على تجرّد الخيال كما يشيير إليه في بعض مباحثاته، وإلى تصحيح الشيخين أشار المصنّف في المتن بقوله:

((وبعضهم قد صححوا الجسماني بالجرم من أفلك أو دخلان)) ((يكون موضوعاً لتصويرات من نايراتهم وتنويرات من نايراتهم وتنويرات

والتصحيح الثاني ما ذهب إليه التناسخيّة فانّهم يقولون فـــي المعاد بالتناسخ ، وأنّ صاحب كلّ خلق راسخ يأخذ نوعاً من أنـــواع الحيوانات التي يناسبه بكونه محلّ ظهور ذات الخلق ، فالنفس الحريصة تنتقل إلى بدن النملة لغلبة الحسّ على النمل ، وذات الشره تنتقــل إلى الخنزير لغلبتها عليه ، والنفس السارقة تنتقل إلى بدن الفــارّة وهكذا ، فعند هم أبدان الحيوانات الصامتة طبقات الجحيم في مظاهـر القهر ، وأمّا في مظاهر اللطف فطبقات الأفلاك درجات الجنان الجنان المنان والتهر ، وأمّا في مظاهر اللطف فطبقات الأفلاك درجات الجنان والتهر ، وأمّا في مظاهر اللطف فطبقات الأفلاك درجات الجنان والتهر ، وأمّا في مظاهر اللطف فطبقات الأفلاك درجات الجنان والتهر ، وأمّا في مظاهر اللطف فطبقات الأفلاك درجات الجنان والتهر ، وأمّا في مظاهر الله و الله و

قال المصنّف في أسرار الحكم:

از اقوال مزیّغة در معاد جسماني قول تناسخي است گذشت كــه

به تناسخ نزولی بعضی قائلند وبعضی به صعودی، واینکه در معــاد جسمانی بتناسخ قائلند قول قائل بنزولی است نه قول قائل بصعودی که گه د فیض جدید ونفس اول بر ماده نبات فایز میشود واز آنجا منتقل بيسود بحيوان واز آنجا به انسان چه واضح است كه اين عقوبت نيست بلکه استکمال است، پیس قائلین به تناسخ نزولی که یود اسف است وبعضى مشرقيين كه گفته اند : اول منزل نور اسفهبد صيَّصه انسانيَّــه است وآن باب الأبواب است از برای جمیع صیاصی حیوانیّه وامم صامته وگفتنه اند : حیوانی نیست بجز انسان ، ولی بعضی نسخ شد ، انـــد وبعضى باقيند ، وآنچه باقيند اگر از كاملين باشند صعود كنند ، بعالم نور وتجافی کنند ، از دار غرور وبرخی نسخ شوند ودر غواسق بماننسد اگر از ناقصین باشند وگویند: مزاج اعدل اشرف در صیصه انسیه است وآن استدعاء فيض جديد كند از حضرت فيّاض نور الأنوار تعالى ، بلى آن باریابد وبتواند از بزم قدس جدد وه اقتباس نماید نبات چیست که با آن پای چوبین بسوی آن خرامد وحیوان کیست که زبان لالـــــش وانتکاس رأسش استدعای فیض جدید نماید یا بآسمان قدس سر بالا کند بلی سزاوار آنستکه سئور آلود و بیاشامد استدعا طادق آنستکـــه بلسان استعداد باشد ، پس گویند : هر خلقی وخوئی که در حیسات دنیوی بر وغالب شود واز هیئآت ظلمانیه باشد وعلم بمبدأ ومنته ..... تحصیل نکند موجب میشود که بعد از فساد صیصیه اش منتقل شود به صيصيه مناسبه آن هيئت ظلمانيه ، زيرا كه آن نور اسفهبد آلود ، منظلم منجذب است بغواسق واينها نيز بمناسبت ظلمت جاذب ((ناريــان مر ناریان را جاذبند)) مثل انتقال نفس حریص وخنزیر یا مور ونفــــس ظالم بسبع ونفس دزد بموش وهمچنین، واینهارا ابواب طبقیات جهنم دانند واصناف هریك از این انواعرا دركات گویند الی آخر ما قیال ۰

وإلى هذا المذهب أشار المصنّف (رحمه الله) بقوله:
((وبضعضهم صحح بالتناسييخ
وأخذ جنس كلّ خلق راسييخ))

وقد مرّ من المصنّف ومنّا إبطال التناسخ مطلقاً أي بجميع أقسامه من المسخ والنسخ والرسخ والفسخ ، والمراد من الأول : إنتقال النفسس الإنساني ببدن حيوان بعد الموت ، والثاني : إنتقاله ببدن الإنسان، والثالث: إنتقاله بجسم جمادي، والرابع : إنتقاله بجسم نباتي .

(الثالث): وفرقة من المتكلّمين صححوا المعاد الجسمانـــي بانحفاظ أجزا فرده أي لا تتجزّى في علم الله القادر المختار فيجمعها الله تعالى بعد تغرقها في العالم جمعاً فتصير هذه الأجزا ذات وحدة إتصاليّة مصوّرة بصورة مثل الصورة السابقة ، فتعلّق النفس بها مرّة أخــرى فانّهم قائلون بأنّ مادّة كلّ جسم هي الأجزا الفردة وقائلون بأنّ شيئيّـة الشي وهذيّتـه بالمادّة ، وأمّا الصورة فهي ليست إلا عبارة عن تأليف هذه الأجزا بنوع تأليف لا شخص التأليف فلو حصل فرد من نـــوع التأليف الأولي في هذه الأجزا الباقية بعينها يعود الشخــص الأول بعينه لأنّ شخص المادّة باقية بعينه وشخص الصورة هو الصورة الأولــى مـــن دون تغيير وتبديل ، وهذا القول مخالف للقواعد العقليّة مـن

وجـــوه:

(الأول): إنّ القول بالجزئ باطل بحيث يكون بطلانه مـــــن البديهيّات ٠

(الثاني): إنّ أجزاء كلّ بدن بعد مفارقة نفسه لوقلنا بتجــرّد و الثاني) عن الصور وإكتساء صورة بعد صورة أو تعلّق نفس دون نفس تخصيص بلا مخصص وترجيح بلا مرجّح ٠

(الثالث): إنّه لو كان شيئية المركّب وهذيّته بالمادّة التي تغرّق في شرق العالم وغربه يلزم أن يكون هذه الأجزاء بعينها هذا المركّب ويلزم أن يكون هذا المركّب هو المركّب القبلي والبعدي، وأن يكرون هذا المركّب هو المركّب القبلي والبعدي، وأن يكرون هذه الصور المتلاحقة متحدة الهويّة لو كان الباقي في جميع الأحوال هدذه المادّة المذكورة لأنّه هو المشخّص لهذا المركّب في جميع حرسالاته المتبادلة عليه كما انّ هذا الشخص الواحد الشاب هو الكهل والشيخ بسبب وحدة المشخّص الذي هو عبارة عن النفس الناطقة، وأمّا لولم تكن المادّة باقيه وكانت حادثة فكلّ حادث مسبوق بمدّة ومادّة فيلسنم التسلسل في المواد والتسلسل التعاقبي والجمعي كلّ واحد منهلسما باطلان عند القائلين بالجزء، فالحق انّ شيئيّة الشيء بصورته وهذيّد مراتب الصور يكون بالنفس ووجوده، والصور محفوظة وباقية في وعسلاء الدهركما مرّ ببقاء النفس وإبقاء الحق الله الدهركما مرّ ببقاء النفس وإبقاء الحق الله المرّ ببقاء النفس وإبقاء الحق الدهركما مرّ ببقاء النفس وإبقاء الحق الله عدل المرّ ببقاء النفس وإبقاء الحق المرّ ببقاء النفس وإبقاء الحق الله عليه المرّ ببقاء النفس وإبقاء الحق المرّ ببقاء النفس وأبقاء الحق المرّ ببقاء النفس وأبقاء الحق المرّ المرّ ببقاء النفس وأبقاء الحق المرّ ال

وقال المصنّف في الحاشية ردّاً على مذهبهم بقوله: وفيه أولاً: فلأنّه مبنيّ على أنّ شيئيّة الشيّ بالمادّة لا بالصورة وهو سخيف جدّاً إذ يلزم أن يكون المني إنساناً والبيضة طيراً والنبات

نخلة، ونحو ذلك.

وأمّا ثانياً: فلأنّه حينئذ يكون دنياً لا آخرة ومغيّاً لا غاية لأنّ ـ الآخرة نشأة أُخرى طوليّة وغاية الشي كماله، فكمال النفس أن تصير عقلاً وكمال الصورة الطبيعيّة أن تصير صورة صرفة خالصة عن شوب القوّة وتصير الصورة الدنيويّة برزخيّة والبرزخيّة أُخرويّة كما مرّ ·

وأمّا ثالثاً: فلأنّه يلزم تعطيل الحق ومنع الحق عن المستحق إذ يطرأ على الأجزاء المادّية إستعدادات للصور المتلفّــتة والإستـــدعاء الصادق ما هو بلسان الإستعداد ، فيلزم أن لا يعطى الحق حقّـــها مع أنّه نهى عباده عن تعطيل الحقوق ·

وأمّا رابعاً: فلأنّ توجّه أكثر الشبهات كمثل شبهة التناسخ وشبهة الآكل والمأكول وشبهة عدم وفاء المواد وغيرها إنّما هو على هذا القول وبعد في الزوايا خبايا ، إنتهى ·

(الرابع): ما ذهب إليه شيخ الإشراق في تصحيح المعــاد الجسماني بقوله بالمثال، فاته بعد ذكر شطر من أحوال المثال فـــي كتابه المستى بحكمه الإشراق قال: وهذا العالم المذكور نستيه: عالــم الأشباح المجردة وبه يحقق بـعث الأجساد والأشباح الربّانيّة وجمـيع مواعيد النبوّة، إنتهى .

أقول: قال العلاّمة الآملي ( رحمه الله):

وإنّما وصف الأشباح بالتجرّد لأنّها غير قائمة بمادّة ومحسل بل هي قائمة بالنفس بالقيام الصدوري نحو تعلّق الوجود بالفاعل الموجد فهي واقعي في صقع من النفس فلكيّة كانت النفس أو إنسانيّة، والمراد

بالأشباح الربّانيّة كما قال في حكمه الإشراق: هي الأشباح العظيمية الفاضلة المليحة أو الهائلة القبيحة التي يظهر فيها العلّة الأوليسي والأشباح التي يليق بظهور العقل الأول ونحوه فيها إذ لنَلّ من العقول أشباح كثيرة على صور مختلفة يليق بظهوره فيها إلى آخر ما قال ·

### وقال في الحاشية :

المراد بالأشباح الربّانيّة رقائق الحقايق المتمثّلة لأقويا النفوس ومنها رقايق الناموس الأكبر المتمثّلة للأنبيا ، فانّها تنحذر من الباطن وتنساق إلى الحسّ المشترك وتشاهد ، إنتهى ·

والمراد بمواعيد النبوّة هو تنعّم أهل الجنان وتعذّب أهل النيران بجميع أنواع اللذّات وأصناف الآلام الجسمانيّة ، إذ البدن المثاليي الذي يتصرّف النفس فيه حكمه حكم البدن الحسّي في أنّ له جمسيع الحواس الظاهرة والباطنة فانّ المدرك فيهما هو النفس الناطقسية، إنتهى .

وحاصل كلام الإشراقيين: إنّ بدن المعاد في القيامة هو البدن والقالب المثالي لهذه النفس بازاء بدنه العنصري فلمّا كان إعادة البدن العنصرى من إعادة المعدوم المستحيلة فلا جرم تتعلّق الروح بالقالـــب المثالي وبه نيحقق بعث الأجساد ٠

#### قال في الحاشية:

والقالب المثالي مثل الصورة التي في المرآة ولكن هذا التشبيه مشروط بشرطين: أحدهما أن تكون الصورة المرآتية غنية عن المررقة المررقة

كما أنّ الصورة المثاليّة مجرّدة عن المادّة والموضوع ، وعند الشيــــخ الإشراقي : الصور المرآتيّة من عالم المثال والمرآة مظهر لا محلّ ، وحيـث انّ المرآة تغلطك وتوهم أنّها محلّ فلنفرض عدمها ·

وثانيهما: أن تكون ذات حياة كما أنّ الصورة المثاليّة عيــــن الحياة وعين العلم والشعور وحياتها ذاتيّة ، فانّها نازلة من النفس وانّ الدار الآخرة لهي الحيوان ، وحينئذٍ كانت الصورة المرآتيّة عين الشخص لأنّ شيئيّة الشيء بالصورة والمشخّص الذي هو النفس فرض أنّه فيهـــا والهيولى المحذوفة عنها ليست إلا قوّة الشيء وقوّة الشيء بما هي قـوّة الشيء ليست بشيء إنتهى .

وهذا العالم يعتقده الصوفية والعرفا وحكما الإشراق وأرباب الشرع ولكن ذكر هذا العالم في الشرع بلسان آخر وهو عالم البرزخ وخالف في ذلك المشائية ومن المتأخّرين العلامة اللاهيجي، وقال إنهم إستندوا في ذلك إلى المشاهدة ولا مستند لهم غيرها، وكأنّه (رحمه الله) لم يطّلع على براهينهم، ومن جملة براهينهم قاعدة إمكان الأشرف كما سبق ذكره وتحقيقه، وأعجب من ذلك أنّه (رحمه الله) يقول: وقد يستدلّ على ذلك بأنّ ما نشاهد من تلك الصور في الخيال مشلاً ليست عدماً صوفاً ولا من عالم المادّيات وهو ظاهر ولا من عالم العقل لكونها ذوات مقدار ولا مرتسمة في الأجرام الدماغية لإمتناع إرتسام الكبير في الصغير كما مرّ في تخيّل صورة الجبل مثلاً فيجب أن تكسون موجودات خارجيّة قائمة بذواتها وهو المطلوب، وبعد نقل هسدا الإستدلال يقول: وفساده ظاهر، لأنّه على فرض تسليم إمتناع إرتسام

الكبير في الصغير لا مانع من الإحتمال المذكور أعني الإرتسام فــــــى النفوس الفلكيّة ، وفيه انّ منع البديهي مكابرة لا يسمع من مدّعيها، وينبّـه على الإمتناع المذكور إنَّا إذا فرضنا مقدارين أحدهما يزيد على الآخـــر والآخر ينقص منه وبعد إنطباقهما فالمقدار الذي زايد على المحـــل يسقط عن المحل لأنّ المحلّ لا يقبل إلا بقدر مقداره، فعلى هــذا أن لا يكون للمحلُّ أعني الجرم الدماغي شعوراً بالقدر الزائد ويكون بالنسبة لِليه جاهلاً ، وبهذا يظهر المنع من قوله : لا مانع من الإحتمال المذكور بالنسبة إلى نفس الغلك لأنّ المانع تصوّر مقد ار أزيد من مقد ار محـــل النفس المنطبعة أعنى الغلك ، فلا محيص إلا القول بأنَّ الصور المذكورة مثل معلَّقة قائمة بذاتها لا بمحلِّ ، فالفلك يكون مظهراً لها وبه ثبـــت تجرّد خيالنا أيضاً ، هذا كله بالنسبة إلى الجسم والجسد ، وأمّا الأنفس في النشأة الصوريّة الأُخرويّة فهي الأنفس في النشأة الصوريّة الماديّــة بعينها في جميع الأقوال لأنّ النفس باقية لا سبيل للفنا اللها كما في الحديث: ((خلقتم للبقاء لا للفناء)) إلا على قول من كان الإنسان عند ، البنية المحسوسة ونفسه جسمانية منطبعة دائماً ، ولا تفاوت بينه وبين الطباعيّة والد هريّة الذين أخبر الله تعالى عنهم بقوله : ﴿ إِن هِي حياتنا الدنيا نموت ونحيي وما يُهلكنا إلا الدهر \* ، إلا بأنَّهـم يقولون : بـأنَّ الإنسان كالحيوان والنبات إذا مات فات، وهؤلاء ملّيون يقولون بالاعادة فانَّ الإنسان روحاً وجسداً وان ينعدم عند هؤلا ً إلا أنَّ القادر المختار يوجد هما بعينهما ٠

ثانياً: فعلى هذا القول ليست الأنفس المعادة هذه الأنفسس

مع تخلل العدم كما مرّ، وان تفوّهوا بالعينيّة لساناً ، لكن محققوا أهـــل الملّة قالوا بتجرّد النفس وأن لا سبيل للفساد إليها ، فلم نعباً بهـــذا القول أو بنينا على مذهبهم كما أفاد في الحاشية ، وإلى قول شـــيخ الإشراق وعينيّة الأنفس الأُخرويّة بالأنفس الدنيويّة أشار المصنّف بقولـه : (( وقال الإشــراقي بالمثــال والأنفس في الأقــوال ))



# الفُرنيدة الثّالثة في بُنان كُون البَرَن المحشُورِيم النشُور عَين البَدن الدِنيوي

((والحق عينيته إذ شيئيته

بصورة وكونه شخصيّــــــــه))

((والإشتداد في الوجود قد قبل

وواحد وجود أجـزاء المتصـل))

(( ومدّة على العموم اعتبـــرت

ما دام ضعفها إليها افتقسرت))

((فالنفس حيث عينت أيّ جسد

قد دبرت وان تفاوت اتحـــد ))

((من ثمّ كلّ من رسولنا رأى

رؤياً بأيّ صورة ما أخـــاً ))

يعني : والحق انّ البدن الدنـــيوي يعود في المعاد عينيّة إذ شيئة كل شيء يكون بصورة أي بصورته وتشخّصه يكون بكونه فكونه شخصيّـة

وقبول الإشتداد في الوجود قد قبل وهكذا شيئ واحد وجود أجـــزا المتصل فبـنا على ذلك يليق أن يكون وجود النفس في أول أمرة ماديا ثم بالتدرج تصير مجرداً ملكوتياً مع أنه هو الشخص الأول لم يتغير حقيقته وان تغير بعض عوارضه وذلك لأن وجود الطبيعي كان منشا لوجود الملكوتي، ومدة أي مادة على العموم في كل جسم أعتبرت لكس ما دام ضعفها أي الصورة اليها أي الهيولى والمادة افتقرت فلمسلا اشتد وجودها فاستغنت عن عالم المادة وانتقل الى عالم البقليل ويتبدل بدنه الترابي الى للبدن المثالي، والنفس حيث عينت وشخصت أي جسد كان ترابياً أوبرزخياً قد دبرت وإن تفاوت الأبدان بالعنصرية والمثالية ولكن النفس اتحد، من ثم كل من رأى رسولنا رأى رؤياً صادقة بأن صورة كان ما أخطأ: من رأني فقد رأني فان الشيطان لا يتمثل بي

أشار في هذه الغرر إلى أنّ المعاد في المعاد هو عين البدن الدنيوي بحيث لورآه أحد يقول: هو هو بعينه وهو فلان الذي كان في الدنيا لا مثله كما قال به بعض، ولا البدن المثالي كما قال به أهـــل الإشراق، واستدلّ عليه بوجوه جعلها صدر المتألّهين في كتبه، والمصتّف (رحمه الله) في أسرار الحكم أصولاً للبرهان على عينيّة البدن المعــاد مع البدن الدنياوي، وجعل في هذا الكتاب كلّ أصل من هـــــذه الأصول برهاناً مستقلاً ولا بأس به المناه على المعالد الكتاب كلّ أصل من هــــده الأصول برهاناً مستقلاً ولا بأس به المناه المعالد الم

(الأول): إنّ شيئيّة الشيء بصورته لما تقرر أنّ شيئيّة الشييء بصورته لا بمادّته، وقال الشيخ الرئيس: صورة الشيء مهيّة التي هو بها هو، ومادّة الشيء حامل قوّته وإمكانه، وحاصل هذا الوجه هو: إنّ كهلّ

مركب سوا ً كان مركباً عقليّاً من الجنس والفصل أو خارجيّاً حقيقيّاً مــن المادة والصورة أو اعتبارياً من الأجزاء بالأسر والهيئة الطارية عليهها كالسرير فان تقوم حقيقته وشيئيته التي هو بها هو بصورته لا بماد تــه أو مركّباً من المادّة العقليّة كالمهيّة والصورة العقليّة كالوجود في الموجسود المركب منهما ، فانَّه موجود بوجود و لا بمهيَّته ، والمراد بالصورة هـــو المعنى الأعم من الصورة النوعية والجسمية والمهيئة الاعتبارية والذي يشهد على أنّ الشي شي بصورته هو أنّ السرير سرير بهيئة السريريّة لا بمادّته بحيث لولم يتصوّر المادّة بتلك الهيئة لم تكن سريراً ولو زالت عنها الهيئة السريريّة زال عنه إسم السرير مع انّ المادّة هي بعينها كما أنّها لو وجمدت مجرَّد ﭬ عن المادَّة كما في الخيال بناءًٱ على تجرَّد ٥ كـــانت سريراً والمادة المعتبرة فيه إنما هي على سبيل الإبهام الأعم من الخشب والحديد والفضّة والذهب وغيرها من أيّ جوهر كانت وليست معتبـــرة على وجه التعيين ولأجل ذلك قالوا بأنّ الحكمة هي صيرورة الإنسان عالماً عقليّاً مضاهياً للعالم العيني ومن المعلوم انّ الصورة العقليّة مسن شاهدته ويصح لك القول بأنَّك شاهدته على نحو الحقيقة مسلمان المشاهد صورته المجرّدة، ومما ذكرنا ظهر أنّ المصنّف في قولـــــه: فالسرير سرير بهيئته لا بخشبته، والحيوان حيوان بنفسه لا بجســــده والموجود موجود بوجوده لا بمهيّته والوجود صورة عقليّة والمهيّة مسادّة عقلية غرضه التمثيل للمركبات الثلاثة الاعتبارية والحقيقية والعقلية بكسلا قسميه ، ثم فصورة هذا العالم من جماد ، ونباته وحيوانه وإنسانه من الثرى إلى الثريًّا ومن الذرّة إلى الدرّة إذا فرضت مجرَّدة عن موادَّها فـــــى الآخرة عين هذا العالم بالحقيقة، إذ لم يحذف عنه إلا ما هو مسن لوازم الهيولى التي هي من لوازم دنيويتها مثل قبول التركب والكسون والفساد وغير ذلك من ما هو من باب القوة والعدم، ولكن صورتسسه محفوظة •

قال في الحاشية:

ولا يشذ عن الصورة الأُخرويّة شي ما هو من باب الفعليّة حتى الإمتداد الجوهري الذي هو أدنى فعليّته وهو أول حلّة إكتست بها الهيولى الأُولى وما حذف عنها هو من باب القوّة والعدم، ولا مدخليّة لها بوجه من الوجوه في التشخّص، وقد عرفت مرارا انّ التميّز والنعيّن غير التشخّص، وإلى هذا الوجه أشار بقوله:

(( والحق عينيّته إذ شيئيّته )) بصورة وكونه شخصيّها)

(الثاني) : إنّ وجود كلّ شي و تشخّصه ، والمراد بالتشخّصه هو وجود ه الخاص به الذي به يرتفع إبهام مهيّته ، وأمّا عوارضــــه المشخّصة هي من إمارات تشخّصه لا من مقوّماته ، فكلّ واحد منها مــع عرضه العريض أعني وضعه الذي معه من أول وجود ه إلى آخر عمـــره وهكذا سائر أعراضه من المتى والأين والكيف من الإمارات المشخّصــة ولذلك يعبّرون عنها بلفظ ما ، ويقولون : وضع ما وعين ما ونحو ذلــك لأنّ كلاً منها يتبدّل ولكنّ الشخص هو الشخص الأول من أول عمره إلى آخره ، والمقصود من هذا الوجه انّ الموضوع للعود هو الوجود الخاص وإذا كان عين التشخّص فالمعاد محفوظ الهويّة ، وإن تغيّر كثير مــن

أحواله الدخيلة في تميّزه، فانّ التميّز غير التشخّص والفرق بيـــــن التشخص والتميز أن الكليات العقلية والطبيعية يكون بينها تميز ولكن لا يكون فيها تشخّص وهكذا في مراتب شخص واحد لها تميّز ولكن كــلّ واحد منها لا يكون مشخّصاً كما انّ النفس الناطقة لها مراتب سبعــــة ولا يكون كلّ واحد منها مشخّصاً حتى يكون فيها سبعة أنفس بل كـــلّ ذلك تُسِفن لشخص واحد ، وهكذا مراتب الأسنان من الصبا والشباب والكهولة والشيخوخة كلُّها تفنن مراتب شخص واحد من الإنســـان، فالبدن الصوري الأُخروي بعينه هو البدن المادي الدنيوي لأن وجود هما الذي هو أصل محفوظ فيهما واحد والعوارض المشخّصة قد علمـــت أنَّها إمارة التشخُّص الحقيقي فلا بأس ببقاء الشخص بعينه مع زوالها رأساً ، وليس لأحد أن لا يتصور بقاء الشخص بدون تلك الأعراض بــل يمكن تصوّر ذلك بوجه ما إذا فرض أن يتقوّى وجود ، بحيث يستغـــنى بعلَّته الفيَّاضة عن المقارنات الحسيَّة والأعراض الجسميَّة كما في النفوس الإنسانيّة عند تجرّدها وإستقلالها فانّها قد تخصص حدوث كلّ مــن آحاد النفوس المتَّفقة في النوع بعوارض مادّية وهيئة بدنيّة ، ثم بعــــد إستقلالها في الوجود وتقويها بكمالها العلمي والعملي وترقيها إلىي عالم القدس وإتصالها ببارئها إنخلعت عنها تلك الهيئات البدنيسة البتّة بل النفس في حياتها الدنياويّة وتعلّقها بالبدن ربّما يقع لـــها خلسات الهيئة يكاد ترك عالم الأجسام بهيئاتها وعوارضها جملة مسع بقائها شخصاً كما في المبدأ والمعاد لصدر المتألّمين (رحمه الله) وإلى هذا الوجه أشار بقوله: (( وكونه شخصيّته)) ٠

(الثالث): إنّه يجوز الحركة الإشتداديّة بمعنى أنّ الوجـــود قابل للاشتداد كما أنه قابل للتضعّف وانّ الإشتداد والتضعّف حركــة والحركة القطعية متصلة والإتصال الوحداني مساوق للوحدة الشخصيية فالوجود أصل محفوظ في جميع مراتب الحركة، وقد ثبت أنّ أجـــزا الحركة المتصلة الواحدة وحدودها ليست موجودة فيها على نعسست الامتياز بل موجود بوجود واحد فليس شي من المهيّات التي بـــازا ً تلك المراتب الموجوديّة والجوهريّة موجودة بالفعل بوجود الخسساص وعلى وجه التفصيل ولمهذا جاز كون شي واحد متعلّقاً بالمادّة تـــارة ومجرّد أ عنها أُخرى مع كونه نوعاً واحداً بل شخصاً فارداً ، فكلّ ما ليسس في الحركة الكيفيّة شي من الصفرة والخضرة والنيليّة والسواد للفاكم .....ة المتحرّكة فيها والفتور والحرارة والأحرّية للما المسخّن بالتدريج موجودة بالفعل على نعت الإمتياز كذلك ليس الصور الطبيعية والبرزخيي والأُخرويّة في جهة البدن وليست النفس النباتيّة والحيوانيّة والنطقسيّة في جهة النفس موجودة على وجه الإمتياز وبنعت الكثرة بل على وجه الاستهلاك في واحد ذي درجات ومراتب متفاضلة بعضها على بعض وإلى هذا الوجه أشار بقوله:

((والإشتـــداد في الوجود قد قبل وواحد وجود أجــزا المتصــــل))

ثم قال المصنّف في الشرح : ويمكن جعل قولنا : وواحد وجهاً على حدة ، وهذا الوجــــه هو الوجه الآتى ·

(الرابع) : إنَّ الـوحد أَ الشخصيَّة في كلُّ شي اليست على وتيرة واحدة، ودرجة واحدة، فان الوحدة الشخصية في الجوهر المجسسردة حكمها غير الوحدة الشخصيّة في الجواهر المادّية ، فانّ في الجســـم الواحد الشخصى يستحيل أن يجتمع أوصاف متضادة وأعراض متقابلة من السواد والبياض واللذة والعلم والشقسساوة والقساوة والعلو والسفسل والدنيا والآخرة ، وذلك لضيق حوصلة ذاته وقصر ردائه الوجودي عسن الجمع بين الأُمور المتخالفة بخلاف وجود الجوهر النطقي من الإنسان فاتُّها مع وحدتها الشخصيَّة جامعة للتجسُّم والتجرُّد وحاصرة للسعادة والشقاوة ، فانتها قد يكون في وقت واحد في أعلى عليين وذلك عنه تصوّر أمر قد سي ، وقد يكون في أسفل سافلين ، وذلك عند تصوّر أمـــر شهوي، وقد يكون ملكاً باعتبار وشيطاناً مريداً باعتبار، ومما يؤيّد ذلك انّ المدرك بجميع الإدراكات والفاعل بجميع الأفاعيل الواقعة مسلن الإنسان هو نفسه الناطقة النازلة إلى مرتبة الحواس والآلات والأعضاء والصاعدة إلى مرتبة العقل المستفاد والعقل الفعّال في آن واحـــــد وذلك لسعة وجودها وبسط جوهريتها وإنتشار نورها في الأكنــــاف والأطراف ، فمن هذا البيان يتحقق ما قلناه من كون شي واحد تــارة محتاجاً في وجود ، إلى عوارض مادية ولواحق جسمية وذلك لضعــــف وجود ه ونقص تجوهره ، وتارة ينفرد بذاته ويتخلّص بوجود ه وذ لــــك لا ستكمال ذاته وتقوّى إنّيته ، وبهذا التفصيل يظهر له ما أفاد ، في الشرح بقوله: أنَّ الوحدة الشخصيّة لها مراتب كما في المتصل القارّ أو السيّال الذي هو عين الكثرة بالقوّة، وفي الكمّ المنفصل الذي هو عين الكتـــرة بالفعل، وفي المجرّد بنحو، وفي المادّي بنحو آخر وهكذا، وفي الإنسان وحدة جمعيّة إنطوت فيها الكثرات إذ فيه شي كالملك وشي كالفلك وشي كالجماد وشي كالنبات وهكذا ، فتفاوت البدن الأُخروي والدنيوي في بعض خواصّ النشأتين لا يقدح في تشخّصهما ولا ينثلم به وحدتهما إنتسهى .

وإلى هذا الوجه أشار في المتن بقوله:

(الخامس): إنّ اعتبار المادّة في الصورة إنّما هو على سبيـــل العموم والإبهام والصورة تحتاج إليها ما دامت ضعيفة، فاذا قويــــت واستقلّت بنفسها إستغنت عنها كالطفل المحتاج إلى المهد، وليـــس المهد داخلاً في قوام وجود الطفل ولذلك لا يعتبر خصوصيّة مادّة لــه بل يكفي أيّ مادّة كانت لتأتــي الحمل لما هو حقيقة الشيء مــا د ام اعتبرت، وربّما تبلغ إلى حدّ لا تحتاج إلى الحامل أصلاً.

وقال في الحاشية:

قولنا: بل يكفي ؛ أمّا الكفاية فكما ترى انّ الصورة الشخصيّــــة البدنيّة كلّــيوم في مادّة لتحللها بالحرارات الأربع وإستخلاف بدل ما يتحلل عنها، وأمّا البلوغ إلى حدّ الكذائي في الصورة فبوصولها إلـــى الصورة البرزخيّة، وامّا في النفس فبصيرورتها عقلاً بسيطاً غنيّاً عـــن البدن وقواه بذاته وباطن ذاته بغاء الله وقد رة الله تعالى وذلــك لأنّ ذلك العقل بالفعل البسيط إنطوت فيه كلّ الفعليّات التي دونـــه

ويتأتّى منه جميع ما تأتّى منها ، إنتهى ٠

وإذا كان الأمركذلك فالنفس المتعين تدبّر أمر أيّ جسسد كان عنصريّا أو برزخيّا أو أُخرويّا ولا يقدح تفاوت الأبدان بحسساد النشاءات في حفظ وحدتها من جهة إتحاد النفس في الأجساد المتفاوتة تفاوتا بيّناً كثيراً كتشكّل إنسان أو ملك أو جنّ بصورة إنسان شم صورة طير ثم صورة ثور مثلاً بعد إتحاد النفس فكيف إذا كانت الهيئة محفوظة فكانت هنا جهة الإتحاد بطريق أولى ، فهذا البيت نتيجة لجميع ما تقدّم .

### وقال في أسرار الحكم:

پس انسان واحد بمقتضای وجه سوّم که اشتداد در وجود جوهرش دارد مقامات دارد از طبع وصورت مادّیه وصورت برزخیّه وتجـــرّد نفسانی وتجرّد عقلانی إلی ما شا اللّه، ومع هذا واحداست، ومحفوظ الهویّه است، واین وحدت اشرف واتم واجمع واز ترکیب واز وجــدان وفقدان أبعداست که هیچ مرتبه از او مسلوب نیست وهرگاه وصول بـه این وجوه بحصول پیوست دانسته شد که بدن محشور روز نشور عیـــن همین بدن است نه غیر این بلکه نه مثل این ، چه دانستی که مشخّـص نفس ووجود نفساست ونفس مستعمل بدن برزخی وبدن اُخروی همیـن نفس مستعمل بدن دنیوی است، وسه بدن نیست بلکه بمقتضای دو وجه دیگر که موضوع واحداست ووحدت حقّه ظلّیه وجمعیّه دارد ، نه وحدت محدود ه سه مرتبه یك بدن وسه طور یك بدن است، وبمقتضای وجــه محدود ه سه مرتبه یك بدن وسه طور یك بدن است، وبمقتضای وجــه محدود ه سه مرتبه یك بدن وسه طور یك بدن است، وبمقتضای وجــه

أخروى نه تشخصات ونيز ضعف وشدّت ودثور وبقا وكثافت مادّيت ولطافت متفاوتند وهمه درجات يك تشخص واطوار يك شخصانه \*لقد خلقكم أطوارا \* ودردنيا نيزدريك شخص طفل از شاب وشاب از كهل وكهل از شيخ امتيازدارد، وهمچنين عقل بالقوّة از عقل بالملكة وآن از عقل بالفعل وآن از عقل مستفاد، ولى همه يك تشخص دارند كه نفس اصل محفوظ در همه است، إنتهى موضع الحاجة ·

وإلى هذا السوجه أشار في المتن بقوله:

((ومدّة على العموم اعتبرت
ما دام ضعفها إليها افتقرت))

((فالنفس حيث عيّت أيّ جسد
قد دبّرت وان تفاوت اتحد ))

ثم انه إذا ثبت انّ المعتبر في تشخّص الإنسان هو وحسد أنسه الباقية عند تبدّل أعضائه من الطفوليّة إلى الشباب والشيسب فما دامت النفس باقية يكون الإنسان باقياً، وإن تبدّلت الأعضلياً عميعاً، وكما انّ تشخّص الإنسان بنفسه التي هي صورة ذاته فكذلك تشخّص بدنه أيضاً وتشخّصات أعضائه بالنفس السارية قواها فيهسافاليد والرجل وسائر الأعضاء ما دامت يسري فيها قوّة نفس متعيّنه يكون يداً ورجلاً وأعضاءاً لها، وإن تبدّلت عليها الخصوصيّات من المسواد فلا فرق حينئذ بين الأعضاء التي يتصرّف فيها في اليقظة وبين الأعضاء التي يتصرّف فيها في اليقظة وبين الأعضاء التي يتصرّف فيها في النوم وكذا لا فرق بين البدن والأعضاء التسي يكون لها في الدنيا والتي لها في الآخرة في كونها واحدة شخصيّسة يكون لها في الدنيا والتي لها في الآخرة في كونها واحدة شخصيّسة

بوحدة النفس وشخصيّتها وإن تبدّلت في نفسها بوجه ما لم تتبــــدّل إضافتها إلى نفس واحدة لأنّ تشخّص الأعضاء بتشخّص النفس، ألا ترى انّ النبيّ (صلّى الله عليه وآله) شخص واحد بلا تعدد ومع هذا كـــلّ من يراء في المنام فقد يرى شخصه وذاته لأنّ الشيطان لا يتمثّل بـــــة وربّما وقع أن يراه في ليلة واحدة في بلد واحد ألف رجل وامرأة مسع انّ جسد ، العنصري مد فون في روضة المدينة لم يتحرّك من موضعـــــه وذلك لأنّ حقيقته المقدّ سة ليست إلا نفسه الشريفة مع أيّ بدن كـــان فكلّ من رأي نفسه المقدّسة مع أيّ تمثّل كان فقد رآه لأنّ العبرة فـــــى تعين الشي وتشخصه هي نفسه التي صورته مع أيّة مادّة كانت عظيمـــة أو صغيرة ، وعلى أيّ شكل ووضع كان أو وقع ، وفي الحديث: انّ أهــل الجنّة جرد مرد وانّ ضرس الكافر مثل جبل أحد ، وظاهر انّ عظــــم جثّته يكون على شبه هذه العينيّة في كون بدن المؤمن في الدنيـــــا والآخرة أمرأ واحداً بالشخص وإن كان في الدنيا قبيح المنظر كثيــــر الشعر في الوجه وساير الجسد وفي الآخرة حسن الوجه أجرد وأمرد وهو انَّ التشخُّص إنَّما يكون بالنفس الناطقة وهي حقيقة الإنسان وهويَّت..... وهي باقية بعينها ومع بقائها يكون التشخص باقيا والوحدة الشخصيسة باقية ولذا قال في الشرح: فظهر انّ المعاد في المعاد هذا البدن الشخصي بعينه لا بدن مماثل له عنصريّاً كان أو مثاليّاً ، وانّ التفاوتـات المأثورة كتحسنات أهل الجنة ومرود تهم وتشويهات أهل النار وعظهم جثّتهم لا يقدح في العينيّة المبرهن عليها ، وإليه أشار بقوله :

((من ثم كلّ من رسلولنا رأى

رؤياً بأيّ صورة ما أخطــــاً ا))

### (لأنه لا يعبأ بتفاوت الجسم إذا عينت النفس)

الفَربَيدة الزّابعَة فى شُهات تورَد عَلَىٰ لَقُول بالمعاد الجشماني

> ((وشبهة الآكل والمأكـــول يدفعها من كان من فحــول)) ((إذ صورة بصورة لا تنقلـــب على الهيولى الإنحفاظ منسحـب))

```
(( وفي وعاء الدهر كلّ قد وقــى
(( تبلى إذا غطا زماننا انخـزل
مراتب السيّال مع كلّ عمــــل))
                ((وذلك الكتاب لن يغادرا
شيئاً صغايراً ولا كبائـــــــارا))
            ((وليس حشر الجسم نسخاً يمتنع
نعم لدينا باطنيّ ما منــــع))
              ((فباعتبار خلقه الإنسان
ملك أو أعجم أو شيط___ان))
              ((فهو وإن وحّد دنياً وزّعــــا
أربعة عقيق فكان سبع___ا))
             ((بهيمة مع كون شهوة غضبب
شيمته وإن عليه قد غلــــب))
             ((مكر وشيطان وإذ سج____ية
        ـــــة ))
             تجري من الأخلاق مجرى الفيئ))
              ((بملكات ذي جهات الغاعـــل
تخالفت بجهات القابــــل))
```

((فملكه بالقغن والقضيــــف وأينــه من أوج أو حضيـــف وأينــه من أوج أو حضيـــف ((بكلّها في صقع نفسها إنطـوت جزيت الأيدي بما قد كسبـــت)) ((وجنّة عرضها الأرض والســـما ولا تصادمـــا))

يعني: وان شبهة الآكل والمأكول لا يرد ويد فعها من كان مسن فحول بتقريب، إذ صورة شي لا تنقلب إلى صورة أخرى ولكن الهيولسى يخلع صورة ويلبس أخرى فعلى هذا لحم بدن المسلم حينما يصير كيلوساً أو كيموساً لبدن الكافر قد تخلّى عن الماهية الأولية والصورة السابقة وتلبّس بصورة لحم بدن الكافر والعاصي فعلى الهيولى الإنخفاض منسحب أي جار وتجري عليها الصور بالتوالي ، فغي وعا الدهر كل صورة قد وقى ولا ينقلب صورة الى صورة أخرى لأن انقلاب المهية أمر محال فصور بدن المؤمن محفوظة له وكذا صورة بدن الكافر ما عندكم ينفسد وما عنده أي الله تعالى باق ، تبلى أي تظهر إذ الحجاب وقطال الزمان إرتفع مراتب الوجود السيّال مع كل عمل عمله ، فذلك الكتاب الزمان إرتفع مراتب الوجود السيّال مع كل عمل عمله ، فذلك الكتاب أي الدهر أو الإنسان السيّال لن يغاد رأي لن يترك شيئاً صغائراً ولا كبائراً ، وليس حشر الجسم من قبيل التناسخ الممتنع نعم يكون نسخاً

باطنيّاً وهو أي الباطني لدينا ما منع (فالتناسخ الممتنع عبارة عـــن حلول الروح في بدن آخر غير بدنه الأول ويكون هذا الحلول في عالم الطبيعة وأما التناسخ الباطني الجائز عبارة عن حلول الروح ببدنسه الأصلى ويكون الحلول في الآخرة لا في الدنيا) ، فباعتبار خلقـــه أي الإنسان باعتبار تخلّقه بالأخلاق الحسنة أو الذميمة ملك أو أعجـــم أي حيوان أو شيطان ، فهو أي الإنسان وإن وحّد دنياً يعني كان شيئــــاً واحداً بصورة واحدة ولكنه وزّع أي قسم أربعة عقباً فكان سبعاً أى حشر في صورة سبع ، بهيمة أي يحشر في صورة بهيمة مع كون شهوة وغضـــب شيمته أي خلقه وإن عليه أي الإنسان قد غلب، مكر فصورته صــــورة شيطان وإذ كان شيمته سجيّته سنيّته أي خلق حسن فصورته من الصـــور البهيِّه النوريّة ، وكلّها أي كل هذه الأربعة بأنواعها وأصنافها توجهد لا من شي بل تجري هذه الصور من الأخلاق مجرى الفي ، بملك\_\_\_ات ذى أي هذه الملكات بجهات فاعليته تخالفت الصور لا بجهــــات القابل لأن الصور الأُخرويّة لا تحتاج إلى مادة لأن هذه النشأة ليست هيولانيّة ، فملكه أي ملك الإنسان بالقض والقضيض أي بأجمعه وأينسه ومأواه من أوج إن كان سعيداً أو حضيض إن كان شقيّاً ، بكلّها أي كــل الملكات في صقع أي زاوية نفسها إنطوت جزيت الأيدي بما قد كسبت إنما هي أعمالكم ترد لليكم، وجنة عرضها الأرض والسماء يكون لواسمع القلب ولا تصادم ولا تزاحم في باطن عالم الطبيعة ·

أشار في هذه الغرر إلى شبهات أوردوها على القول بالمعاد الجسماني ودفعها منها : إنّه إذا صار إنسان غذا ً لإنسان آخــــر فالأجزا ً المأكولة إمّا أن تعاد في بدن الآكل أو في بدن المأكول وأيّــــأ ما كان لا يكون أحد هما معاداً بعينه، وأيضاً لو أكل كافر مؤمناً للزم امّـا تعذيب المطيع أو تنعيم العاصى أو يكون شخص واحد كافراً معذّباً أو مؤمناً منعماً ، فأجاب المتكلِّمون عن هذه الشبهة بأنَّ المُعاد في القيامة هو الأجزاء الأصليّة التي خلقت من منيّ الأبوين ، وهذ ، الأجـــــزاء الأصليّة لا تصير جزاً من بدن آخر والله سبحانه وتعالى يحافظ هــده الأجزاء من أن تصير جزاءاً لبدن آخر، ولا يخفى ركاكة هذا الجـــواب فالتحقيق في الجواب هو ما أشار إليه المصنّف من أنّ صورة الشي التي بها شيئيّة الشي لا يصير جز بدن آخر ، ولا يكون غذا الله مع أنها ليست شرطاً للتغذية تكون مانعة للمادّة من قبول صورة أُخرى ، فـــانّ الما الله إذا صار هوا أليس المراد انّ الصورة المائيّة بما هي صورة مائيّـة صارت مصوّرة بالصورة الهوائيّة لأنّه إنقلاب في الحقيقة ، بل المراد انّ \_ المادة التي كانت متلبّسة بالصورة المائية خلعت هذه الصورة ولبسست الصورة الهوائيّة ، فمع فرض عدم الخلع تكون الصورة المائيّة مانع .....ة عن قبول الصورة الهوائيّة، وكذلك الأمر في كون الخبز كيموساً لابد من أن يخلع صورته النوعيّة وصورته العرضيّة من الإستدارة والإستطالة حــتى يقبل مادته صورة الكيموس ويخلع صورة الكيموس حتى يكون قابلاً لصــورة الكيلوس، وكذلك بدن المؤمن من حيث له صورة خاصّة لا يصير بدنــــاً للكافر إذ الصورة الخاصّة مانعة في مادّية المادّة للكافر، وليست شرطــأٌ لها فلابد من أن يخلع الصورة الأولى ويلبس الصورة الأُخرى، والصور

المطنفة للمواد من المصاحبات الإتفاقية، وبين الصورة المنقلب منها والصورة المنقلب إليها تصادم وتزاحم لا يجتمعان والقابل والمقبول من شأنهما الإجتماع لا الإختلاف والإفتراق والحال ان كل صورة في حدها ومرتبتها هي هي والمتعاقبات في سلسلة الزمان مجتمعات في وعائا الدهر، إذ عرفت ان أي صورة فرضت بعد أن خلعها المسادة لايرتفع عن مرتبة نفسها ولا عن مطلق نفس الأمر بل هي محفوظة ولكنت المادة لا تتلبس بها في المستقبل وليس معنى ذلك إنعدام الصورة عن مرتبته أو عن مطلق نفس الأمر، وإليه أشار بقوله: (( وفي وعائا الدهر كل قد وقي)) .

ثم أشار (رحمه الله) إلى أنّ المانع من إجتماع الصور هو مانسط الزمان، وإذا إرتفع هذا المانع يظهر مراتب السيّال أي العالسلم السيّال الزماني مع كلّ حركة وعمل عند إرتفاع عُطائه، فانّ الزمانيّات المتقدّمة علينا مثل حوادث زمان نوح وإبراهيم ونحوهما محجوبة عنّالوقوعها في زمان ووقوعنا في زمان آخر، ويكون زمانها وزماننا حاجباً عن ظهورها عندنا، وعند إرتفاع الزمان بطيّ منشأته الذي هو الفلك فسي ظهورها عندنا، وعند إرتفاع الزمان بطيّ منشأته الذي هو الفلك فسي حاضراً حضوراً دفعيياً دهريّاً، فهو كتاب تكوينسيّ آفاقي لن يغاد رطمني المتن بقوله: ((فذلك الكتاب للسن صغيراً ولا كبيراً كما أشار إليه في المتن بقوله: ((فذلك الكتاب للسن يغاد را))، ويمكن أن يكون المراد ذكر الكتاب الأنفسي وصحيفة الأعمال بالعرض لمناسبة ما قبله وإنّما كانت النفس باطن صحيفة الأعمال إذ كللّ ظاهر باطن ولكل صورة معنى ولكلّ رقيقة حقيقة، فغي النفس صورو

الأعمال من وجوه ثلاثة:

(أحدها): حضورها بصورها كما قلنا، وبوجه كما ترجع قهقـــرى عند رفع شواغلك فتجد صورها الخياليّة والوهميّة والعقليّة في نفســك (وثانيها): حضورالملكات الحاصلة من تكررها في جوهر نفســك كالنقش في الحجر بل أغرز وأقر٠

(وثالثها): حضور الصور الجسمانيّة التي أظـــــلال تلك الملكات المناسبة لها كالصور النمليّة للحسّ والعقربيّة للأُذيّـــة والذئبيّة للغضبيّة السبعيّة:

((ای درید آستین یوسفیان گرگ برخیزی از خواب گیران)) ((گشته گرگان هریکی خوهای تو میدرانند از غضب اعضای تیرو))

أخذته من حاشية بتغصيله للمصنّف وذكرت موضع الحاجة منها ، ويكون العراد بالسيّال الإنسان السيّال نفساً وبدناً لا العالم الكبير السيّال الزماني برمّته ، وامّا سيّاليّة الإنسان نفساً فلترفّعه عن مقلل الطبع إلى أن ينتهي إلى مرتبة العقل الفعّال ، وامّا بدناً فلوصوله عن مرتبة التراب إلى البدن العنصري إلى البرزخي إلى الأُخروي ، فكيف كان في تلك النشأة يتلى الكتابان أعني الكتاب التكويني الآفاقي والكتاب الأنفسي دفعة واحدة ، وينظر آياتهما نظرة واحدة لا على الولا كما ورد في الآثار : ((انّ عليّاً (عليه السلام) إذا كبّ يتلو جميع القرآن يشرع إذا وضع إحدى رجليه في ركاب ويختم إذا وصل الأُخري إلى الآخر))

ومنها: شبهة التناسخ، فانّه عبارة عن تعلّق النفس بعد مفارقته عن بدن طبيعي إلى بدن طبيعي آخر، فاذا أحدث في يوم الحشر ببدن آخر وتعلّق به النفس وكان هذا عين التناسخ، وأجاب عنها بعلماء: انّ التناسخ المحال هو تعلّق النفس ببدن مغاير للبدد ن الأول في مادّته، ولكن في الحشر يتعلّق النفس ببدن يكون مادّته من مادّة البدن الأول، وصورته أقرب إلى صورة الأول، وأجاب الإملاماء الغزالى عنه:

(أولاً): بأنّ هذا حشر لا تناسخ ٠

(وثانياً): لو سلّمنا كونه تناسخاً فنلتزم به ونقول: انّه تناســـخ والشرع جوّز هذا التناسخ ومنع عن غيره، ولكن يرد على كلا الجوابيــن بالإشتراك انّ المخبر الصادق كيف يخبر بأمر محال لأنّ مفســــدة التناسخ وهي إجتماع نفسين على بدن واحد آتية هنا أيضاً لأنّ الأجزاء بعد بطلان إستعدادها الأول بتفرّقها يستعد يوم النشور لقبول النفس فاذا إستعدت فيفيض من المبدأ الجواد الفيض الجديد ولا يمنـــع تعلّق النفس القديم من تعلّق نفس جديد، وقد يؤيّد هذا الأمر بأنّــه قد يكون شعاع الشمس الواحد الواقع على المرآة ينعكس على جــدار وهذا لا يمنع من وقوع شعاع الشمس بالإستقامة عليه من دون واسطــة فكذلك تعلّق النفس المعادة لا يمنع من تعلّق النفس الجديد عــلى فكذلك تعلّق النفس المعادة لا يمنع من تعلّق النفس الجديد عــلى البدن الحادث في الأجزاء.

ويرد على الجواب الأول بخصوصه: انه يضعن من جهة ان أجزاء البدن المحشور لو كان الأجزاء الدنيوية بعينها فهو مورد شبهة للمانع

وكون الأجزاء المادّية مشخّصاً قد مرّ بطلانه، ويرد على الثاني انّ الغزالي إكتفى بمثليّة البدن الأُخروي للبدن الدنيوي وقال: انّ المشخّص هـو النفس وهي باقية، وقال بأنّ زيداً الشيخ مثلاً هو بعينه زيد الشـاب والشابّ هو بعينه الطفل مع عدم بقاء الأجزاء قطعاً بسبب التحللات بحرارات أربع سيّما في الأزمنة المتطاولة والملتزمون لعود الأجـــزاء معقد ون من غير دراية ·

#### قال المصنّف في أسرار الحكم:

انّ التشبّث بالمادّة في شيئيّة الشي وهذيّته ونحوه في د فع الشبهات إنّما هو من باب حفظ أوضاع الملّة ويكون وضع علم الكـــلام لذلك خصوصاً كلام القديم كان وضعه لذلك ولكن لوكان الجمع بيسن حفظ الأوضاع وإقامة البرهان ممكناً يليق أن يستعمل البرهان ويتشببت به كما قال تعالى : \*قل هاتوا برهانكم \* ففي دفع هذه الشبهه نقـــول ببرهان ظاهر أنّ القول بالمعاد الجسماني لا يستلزم القول بالتناسيخ ولا ما يترتّب عليه من المفسدة لأنّ تعلّق النفس بالبدن الأخروي ليـس كتعلّق النفس ببدن دنيوي بأن يكون إستعداد ذاك البدن منشــــأ تعلّق النفس كالجنين بل الأمر في البدن الأُخروي بعكس ذلك لأن \_ الأبدان الأُخرويّة تنبعث من إنشاءُ النفس وتقوم بها قياماً صد وريّـــا ولا تكون هذه الأبدان حاملاً لا ستعداد قبول فيض جديد أو عتيق لمـــا قلنا: انّه ليس لها هيولي والصور التي تحشر يوم القيامة من المسألوفات للنفس أو المكروهات لها كلُّها من منشأت النفس بحول الله وقوَّته وبقد رة صاحب مقام ((كن)) فكان، كما انّ بعض أرباب الهمّة ينشأون بعض ما

يريد ون في هذه النشأة لأن إراد تهم مستهلكة في إرادة الحق وقد رتهم في قدرته، وفي الآخرة يكون جميع النفوس مستكفية بذاتها وباطــــن ذاتها بسبب الإقتدار الذي حصل لها بواسطة الملكات ولكن فسسعى مظاهر القهر مثلهم كمثل المريض المبرسم الذي من سوء تدبيره لا يقدر النشأة من الجهات الفاعليّة لا الجهات القابليّة، وتخصيص الصـــور يرتبط بملكات الشخص وأخلاقه الحسنة وأخلاقه الذميمة، وصـــــور الأبدان في هذه النشأة غير متناهية بمقدار النفوس الغير المتناهسية سيّما بملاحظة الصور المألوفة والمكروهة المنشأة لكلّ واحد من النفـــوس وقال الله تعالى في وصف جنّة المتّقين: ﴿عرضها السماوات والأرض \* \_ وأنّه يملك في الجنّة كلّ مؤمن ملكاً تامّاً لا يشترك فيه أحد بخــــلاف الأملاك الدنيوية فانها يقبل الإشتراك لأنّ الآخرة ليست دار تزاحه وتضايق ولا يكون لها هيولي وكلّ ما فيها واقعة في الد هـــــــــــر والمتعاقبات في سلسلة الزمان مجتمعات في وعا الدهركما مرَّ ٠

قال الله تعالى:

\*إنّ الأولين والآخرين لمجمعون إلى ميقات يوم معلوم\*

وإلى مسسا ذكرنا أشار بقوله في المتن والشرح في دفع الشبهة : (( وليس حشر الجسم نسخاً يمتنع

نعم لدينا باطنيّ ما منـــع))

لأنّ النسخ الممتنع هو إنتقال النفس من بدن إلى بدن مباين

للأول في عالم الغرور، ويقال له: التناسخ الملكي، وأمَّا التناســــخ الملكوتي بل تجسم الأعمال ما منع بل هو أمر ثابت بالبرهان ومحقــــق عند أهل الكشف والعيان مستفاد من أرباب الشرايع والأديـــان فالإنسان باعتبار مناسبة أخلاقه للأنواع التي نذكرها يتصور بصورهــــا فالإنسان بحسب الباطن إمّا ملك أو حيوان أعجم من بهيمة أو سبيع أو شيطان، فالإنسان بحسب النشأة الدنياويّة وإن كان واحداً نوعــــأ بل شخصاً باعتبار ظاهره، ولكنّه بحسب الباطن والعقبي ينقسم إلــــي أربعة أقسام : فسبع وبهيمة مع كون شيمته أي خلقه شهوة وغضباً وإن غلب عليه المكر والخدعة فهو شيطان وإن كانت سجيّته في هذا العالم سنية وأعماله حسنة فصورة تكون بهية نورية حورية وغلمانية وغيرها ، وكــل هذه الأربعة توجد لا من شي فهي من المنشآت لا المكوّنات تجـــري هذه من الأخلاق مجرى الفيسى من ذي الفي ، ووجد انها يكسسون بحول الله وقوَّته بالجهات الفاعليَّة للنفس بواسطة ملكاتها لأن لا يلزم تخصيص بلا مخصص ، ولا إرادة جزافية ، فملك الإنسان بأجمعه ومأواه من أوج ومقام رفيع إن كان سعيداً أو حضيض إن كان شقيّاً كلّ ذكـــك المقامات المئد رجات أو الدركات تكون من صقع النفس وتكون منطويسة فيها ، وقال تعالى : \* وجزيناهم بما كسبت أيديهم \* ، وقال (عليه السلام) : (( إنَّما هي أعمالكم ترد لليكم ولا يظلم ربَّك أحداً)) ، ثم انَّه لمكان انَّ الآخرة ليست دار تزاحم وتصادم تسع الجنّة بكلّ النفوس الغير المتناهية مع كون ملك كلّ واحد منها تامّاً لا يشترك فيه غيره، ويندفع به شبهـة عدم وسعة الجنّة للمؤمنين ، وإليه أشار بقوله :

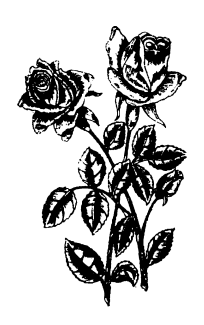
### ((وجنّة عرضها الأرض والسماء لواسع القلب ولا تصادما))

ومما ذكرنا أعنى قولنا : وكلّ هذه الأربع توجد لا من شيء يندفع شبهة التناسخ وشبهة أُخرى ليست في الاعضال بأقلّ منها كشبهــــة مطالبة المكان للجنّة والنار الجسمانيّتين ولا سيّما للجنّة التي عرضها السماوات والأرض بأنَّهما إن كانا في ما فوق الغلك فلا خلأ ولا مــــلأ وإن كانا فيما بين أطباق السماوات فهي طباق لا فرجة بينها ، وكــــذا إن كانا في أمكنة العناصر مع انها كيف يسعهما والجنّة عرضه\_\_\_\_ السماوات والأرض ودفعها واضح بما أسسنا فاتهما في طول هذاالعالم الدنيوي لا في عرضه، وفي باطن هذه النشأة الأولى الطبيعيّة لا فسى ظاهرها ، ومنزلتهما من هذا العالم منزلة الفرخ من البيضة ، والجنين التام من الرحم، وبوجههما كالصور المناميّة من هذه الأجسام الطبيعيّـة والنوم أخو الموت، وكشبهة مطالبة المادّة لهما ، فانّ جرم الأرض مقد ار محدود ممسوح بالمساحة المعينة فلايفى بهما وبسكّانهما الغير المتناهية ود فعه واضح لأنّ بناء هذه الشبهة على عدم التفطّن بتماميّة عالــــم الآخرة فانه إذا كان عالماً تامّاً يجب أن يكون جميع ما يحتاج إلــــيه ناهضاً في نفسه ومن سنخه غير محتاج إلى عالم دونه، فمكانه وزمانـــه وجميع لوازمه من سنخه ولا يصادم موجودات العالم الطبيعى في مكانها وزمانها ، ومادّة تكوّنها وغيرها ، وإلا لم يكن تامّاً هذا خلف بل هذاالعالم الطبيعي إذا أخذ بمكانه وزمانه ووضعه وجهته ونحوها لا يحتاج إلسي المكان والزمان والوضع والجهة، فانه لا مكاني ولا زماني، فان المكان والمكاني لا مكان له وهكذا ، وكشبهة مطالبة الغاية والغرض من الاعادة بأنّ الاعادة لا لغرض أو لغرض عائد إلى المعيد غير لايق بالحكيم الغني ، وإن كانت لغرض عايد إلى العبد فهو إمّا إيلام أو إلسذاذ أو دفع الألم ، والأول لا يليق بالرحيم العادل ، والثاني باطل فسان اللذة دفع الألم فلزم انه تعالى يؤلم العبد أولاً حتى يوصل إليه لسذة وأيضاً هذا أمر عدمي لا يكون غاية حقيقية ، والثالث أيضاً باطل لأنسه يكفي فيه الإبقاء على العدم فيكون البعث ضائعاً .

والجواب عندي: انّ الاعادة نفسها الإيصال إلى الغايسة والفعل للايصال إلى الغاية وهو لا يحتاج إلى إيصال آخر، وأيضا هذه المجازاة والإيصال في الغاية ضروريّة ليست في حدّ الإمكان حتى تعلل، وليست من قبيل مجازاة السلاطين تكميلاً لأنفسهم وتشفّياً لها من قبيل أمر الطبيب بالإحتماء وتناول الدواء، فمن أطاغ أمره نجى ومن تمرّد هلك، وانّ الله لغنيّ عن العالمين العالمين وانّ الله لغنيّ عن العالمين وان الله ولي وان الله وان اله وان اله

وما ذكر انّ اللذة دفع الألم مشهور من محمد بن زكريّا ، وهـــو قول خطابي بل مغالطي من باب إشتباه ما بالعرض بما بالذات إذ في بعض مواضع اللذّة تبويت وسلب وتخلية وتحلية ، وأمّا لذّة النظر إلــى الوجه الجميل أولا من غير مسبوقيّة بالفراق ، وكذا إستماع الصـــوت الحسن وإستشمام الطيب وإستيذاق الحلاوي أو لمس نعومتم البــدن من غير سبق الإشتياق في الكلّ وجوديّات ولا دفع ألم فيها كيف والحق تعالى أجمل من كلّ جميل وأجلّ من كلّ جليل وهو أجلّ مبتهج بذاتــه وحقيقة الإلتذاذ متحققة فيه وإن كان لفظه توقيفيّا ولا علم ولا عدم ، وكذا

في المجرّدات من العقول الكلّية المتصلة بالحق تعالى ، وإذا لم يكنن المقصود دفع الألم فالإبقاء على العدم الذي لم يكن شأن جـــود وعنايته لممكن ما في الأول والآخر ، لا وجه له ·



وفيه فرائد:

### فَريدة في الأيمان وَالكُفن

((قد عرّف الإيمان بالتصديق بما أتى النبي على التحقيق))
((وقد بدا لساناً أو جناناً و جناناً أو عياناً أو عياناً أو عياناً (والكفر نفي قينية الإيمان على أفنانا))
((والكفر نفي قينية الإيمان على أفنانان))
((كفر الجهود من الإستنكار ضوورة الدين على إستكبار))
((كفر النفاق النكر في الباطن لا

((وعد الاستبداد عن المسلمه والجهل والفسوق من أقسامهه)) ((فليهزم السالك وليراقبب بسنخه لم يشبب )) ((وليس بين المنزلين منزليل منزليل منزليل من المعتزليل))

يعنى: قد عرّف الإيمان بأنه التصديق بما أتى به النبيّ (صلّبي الله عليه وآله) على التحقيق أي اليقين، والإيمان بدا أربعة أقسام: ١) : الإيمان لساناً أو جناناً قلباً ٢) : تقليداً كايمان العوام ٣) : أو برهاناً كايمان الخواص ۴): أو عياناً كايمان أهل الشهود ،والكفر عن نفي قنية الإيمان أي المتاع الإيمان وهو أي الكفر كالإيمان علسي أفنان أي أقسام، كفر الجحود وهو يكون من إستنكار ضرورة الدين علسي نحو إستكبار، كفر النفاق وهو يكون بالنكر في الباطن لا في الظاهر وكفر التهود يكون عكس ذا أي بالنكر في الظاهر لا في الباطن جلا، وعسد الاستبداد والتمرّد عن امامه والجهل والفسوق من أقسامه أي أقسسام الكفر، فليحزم أي فلتحيط السالك وليراقب إيمانه من التلوَّث بسنخها أي سنخ أقسام الكفر ولم يشب أي لم يخلط إيمانه بهما ، وليس بيـــــن المنزلين (الايمان ـ والكفر) منزلة أخرى متوسطة بينهما ولكن أثبتهــــا أي المنزلة بين المنزلين بعض من المعتزلة وهو واصل بن عطا٠

أشار في هذه الغرر إلى معنى الإيمان والكفر:

الإيمان في اللغة: التصديق المطلق، وفي الإصطلاح: هـــو التصديق بما جا به النبيّ بالضرورة، ولكن وقع الخلاف هل التصديق هو هذا أو هو مع الإقرار به لساناً، والقول الحقيق بالقبول والمقــرور بالتحقيق الذي إليه ذهب إليه أكثر محققي أصحابنا، وهو مختـــار المحقق الطوسي في التجريد انّه عبارة عن التصديق بالقلب واللسان معاً، ولا يكفي أحدهما، أمّا التصديق القلبي فانّه غير كاف لقوله تعالى ن جوحدوا بها واستيقنتها أنفسهم وقوله تعالى ن فلمّا جا هم مـــا عرفوا كفروا به ، فأثبت لهم المعرفة والكفر، وأمّا التصديق اللساني فانّه غير كاف أيضاً لقوله تعالى : قالت الأعراب آمنّا قل لم تُؤمنوا ولكـــن قولوا أسلمنا ، ولا شكّ في أنّ أولئك الأعراب صدقوا بالسنتهم، وامّا العمل بالجوارح .

وبعبارة أُخرى:

العمل بالأركان ليس دخيلاً في ما هيّة الإيمان بل هو من لوازمه المترتّبة عليه لإمكان كون المؤمن فاسقاً ، ومختار المصنّف في هذا الكتاب انّ الإيمان هو التصديق بما جا به النبيّ (ص) على التحقيق ، لأنّه قسّم الإيمان إلى الإيمان باللسان وإلى الإيمان بالجنان ، وقال : ((قد بدا لساناً أو جناناً)) ، ويمكن أن يجمع بين القولين بأنّ الذي قلل بكفاية الإيمان اللساني إنّما يقوله به بالنسبة إلى ما يترتّب عليه مسن الآثار في الدنيا من ترتيب أحكام المسلمين عليه من طهارته وإرثونكا حونكاحه ودفنه في مقابر المسلمين وغير ذلك من الأحكام المتفرّعة على

إسلامه وإيمانه ظاهراً والذي قال ان الإيمان هو التصديق القلبيي واللساني معاً إنما هو بالنسبة إلى الآثار الأُخروية من عدم الخلود في النار وإستحقاق دار القرار فانه لا ينفع في ترتب الآثار الأُخروية الإقرار باللسان فقط مع الجحود في القلب كما نطقت به الآيات والروايات، ثم ان المصنف قسم الإيمان القلبي في شرحه على ثلاثة أقسام بحسب : التصديق التقليدي كايمان أكثر العوام، والتصديق البرهاني كايمان العلماء أُولي الأنظار، والتصديق العياني كايمان أهل الشهود، والمراد من أهل الشهود وهم أهل الوجود الذين يوقنون بأن الوجود حقيقة من أهل الشهود مقيقها بسيطة مبسوطة تأبى عن العدم بذاتها، والمهيّات اعتبارية فانية فيها وأنها كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء، وان تلك الحقيقة لا ثاني لها وغير ذلك من أحكامها وإيمان هؤلاء كايمان الفراشة المتهافتة عـــــــلى

وقال في الحاشية:

والمثال الشامل للجميع (التصديق التقليدي والتصديق البرهاني والتصديق البرهاني والتصديق الشهودي) ان فراشة ترى في صحن الدار الشعاع الواقع من السراج الذي في البيت على الدهليز وفراشة ترى الشعاع على قرب من الدهليز، وفراشة ترى السراؤهي قائمة بباب البيت، وفراشة تراه وهي في داخل البيت، وفراشة تراه وهي تجول حوله، وفراشة مسوسة به، إنتهى داخل البيت، وفراشة تراه وهي تجول حوله، وفراشة مسوسة به، إنتهى

والتقابل بين الإيمان والكفر تقابل العدم والملكة ، ويترتب علــــى ذلك إنتفاء الواسطة بين الكفر والإسلام بخلاف ما إذا كان تقابلهــــما تقابل التضاد ، فانه تتحقق الواسطة حينئذٍ بينهما وهو الذي لا مصدّق

ولا جاحد فانّه ليس بمسلم ولا كافر، وإلى هذه الأُمور أشار المصنّـــف (رحمه الله) بقوله في المتن:

((قد عرّف الإيمان بالتصديق بما أتى النبي على التحقيق)) ((وقد بدا لساناً أو جنانياً تقليداً أو برهاناً أو عيانياً))

ثم أن المصنّف قال في الشرح:

للكفر أقسام كما للايمان، منها: كفر الجحود، وهو الذي ينكسر ضروريّ الدين، ومنها: كفر النفاق، وهو النكر في الباطن لا في الظاهر وكفر التهوّد، وهو الإقرار في الباطن والنكر في الظاهر •

وقال: كفر الإستبداد بالرأي وعدم تابعيّته للامام (عليه السلام) والجهل والفسوق، فهذه الثلاثة ليست من أقسام الكفر عند أهــــل الشرع إلا عند قليل من الإثنى عشريّة، فالمستبدّ المذكور محكوم عليه بالكفر عنده وليس بصواب، إذ الكفر الظاهري حكم شرعيّ يقتصر فيــه على مورد اليقين وهو الثلاثة الأولى ونحوها وهو حكم مخالف للأصل إذ الأصل عدم الرقيّة وعدم النجاسة وعدم إباحة الدم إلى غير ذلك كمـــا أفاد في الحاشية، وإنما عدّها من عدّ بمعيار أصل السلوك فهــــذا إصطلاح آخر أي كفر بحسب الطريقة لا بحسب الشريعة والمسلوك فهــــذا

وقال في الحاشية في توضيح كفر الإستبداد بالرأي: انه يصدّق بما جا به النبيّ (صلّى الله عليه وآله وسلّم) ويقرّ بـــه بلسانه وقلبه ولكن ليس على بصيرة في دينه لسو فهمه مع إستبداد ه برأيه وعدم تابعيّته للامام (عليه السلام) أو نايبه ، وبالجملة : لورثه النبيّ (صلّى الله عليه وآله) فيشمله عموم : ((من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة الجاهليّة)) ، وقد قال النبيّ (صلّى الله عليه وآله وسلّم) : \_ ((مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح من تمسّك بهم نجى ومن تخلّف عنهم غرق)) ، إنتهى موضع الحاجة ، وإليه أشار بقوله :

((كفر الجحود من الاستنكار

ضرورة الدين على استكبار)) ((كفر النفاق النكر في الباطن لا

في الظاهر التهـود عكساً جلا))
(( وعد الإستبداد عن إمامــه
والجهل والفسوق من أقسامــه))

وفي تفسير القمّي على ما حكاه في السفينة:

الكفر في كتاب الله على خمسة وجوه: كفر الجحود وهو على الله وجهين: جحود بعلم وجحود بغير علم، والثاني: هم الذين قال الله تعالى عنهم: \* وقالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيئ وما يُهلكنا إلا الدهر ، والأول هم الذين قال الله تعالى عنهم: \* وكانوا من قبل يستفتحون على الذي كفروا فلمّا جا هم ما عرفوا كفروا به ، وكفر البراء وهو قوله تعالى : \* ثم يوم القيامة يكفر بعضكم ببعض \* أي يتبرّأ بعضكم من بعض ، وكفر الترك لما أمرهم الله كقوله تعالى : \* ومن كفر فانّ الله غنيّ \* أي ترك الحج وهو مستطيع ، وكفر النعم كقوله تعالى : \* ليبلوني أأشكر

أم أكفر\* ، إنتهى ·

وقيل: الكفر على أربعة أنحاء: كفر إنكار بأن لا يعرف الله أصلاً ولا يعترف به، وكفر جحود كفر إبليس يعرف الله بقلبه ولا يقرّ بلسانه، وكفر عناد وهو أن يعرف بقلبه ويعترف بلسانه ولا يدين به حسداً وبغياً كفر أبي جهل وأضرابه، وكفر نفاق وهو أن يقرّ بلسانه ولا يعتقد بقليه ثم انّه أشار إلى أمرين:

(الأول): أمر بالمحائطة ومراقسسية إيمانه من أن يشوبسه شيء يقدح في حقيقة إيمانه أو كماله لما سمعت من أنّ الإستبداد وأخوية من الجهل والفسوق عد عند أهل السلوك من أقسام الكفر لأنّ حسنات الأبرار سيّئات المقرّبين ·

(الثاني): انه ليس بين الإيمان والكفر منزلة وواسطة كما أثبتها بعض المعتزلة، فقال: ان إرتكاب الكبائر لا إيمان ولا كفر بل منزلية بين المنزلتين وهو لا ينافي الإيمان بحسب الشرع ولو كان معدوداً من الكفر عند أهل السلوك كما قلنا، وهو بمعنى آخر، وإلى هذا أشهاب يقوله:

((فليحــزم السالك وليراقـــب إيمانه بسنخه لم يشـــب)) ((وليس بين المنزلين منزلـــة أثبتها بعض من المعتزلــة))

# فريدة في التوكة

فالعمّ بالذنب وخصّها يخــص))

((بترك الأُولى وأخصّ التوب من

توجّه بغير حقّ قد زكــــن))

يعني: انّ التوبة على ثلاثة أقسام: عم( مخفف عام) وخصصص (مخفف خاص) وأخص ، فالعام هو توبة العوام عن الذنوب وخاصها أي الخاص من التوبة يخص ، بترك الأولى كتوبة الأنبيا (ع) والأخص هو التوب من توجّه بغير حق تعالى شأنه قد زكن كتوبة نبيّنا خاتصم الأنبيا (ص) قال: انّه ليغان على قلبي وإني لأستغفر الله في كل يوم سبعين مرّة .

التوبة في اللغة الرجوع من المخالفة الى الموافقة ، وفي الاصطلاح الندم على المعصية والعزم على ترك المعاودة في المستقبل ، لأ ن ترك العزم يكشف عن نفي الندم وهي واجبة ويدلّ عليه مضافاً إلـــــى الإجماع أمران :

(الأول): إنها دافعة للضرر الذي هو العقاب أو الخــــوف ( ۵۱۷ ) (الثاني): العلم القطعي بوجوب الندم على فعل القبيسح أو الإخلال بالواجب والمصنّف قسمها على ثلاثة أقسام: توبة العام وتوبة الخاص وتوبة خاص الخاص، فالعام يخصّ بالذنب بمعنى انّ توبسة العوام من الذنب وهذا القسم من التوبة يجب على كلّ مكلّف، وتوبسة الخاص يخص بترك الأولى (والمراد منه ترك المندوب وترك عسم إرتكاب المكروه) كتوبة بعض الأنبياء، وتوبة خاصّ الخاص هو التوبة عسن التوجّه بغير الحق تعالى شأنه كتوبة نبيّنا خاتم الأنبياء (صلّى الله عليه وآله) كما ورد في الحديث:

( إنِّي ليُعُان على قلبي ، وإنّي لأستغفر الله في كلّ يوم سبعين مستخفر الله في كلّ يوم سبعين مستسرّة)) •

وإلى المراتب الثلاثة أشار بقوله: ((وتوبة عمّ)) إلخ ·

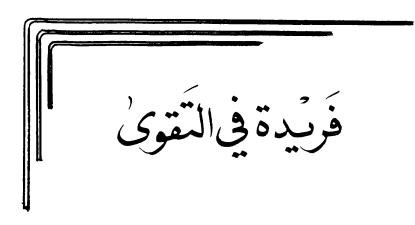
ولا بأس أن نذكر تتميماً للفائدة أقسام التوبة بالمعنى الأول (التوقة من الذنب) :

قال العلامة (رحمه الله) في كشف المراد ملخصاً:

إنّ التوبة إما أن تكون من ذنب يتعلّق به حقه تعالى خاصّة أو يتعلّق به حق الآدمي، والأول إما من فعل قبيح كشرب الخمر والزنك أو إخلال بواجب كترك الصلاة والزكاة، فالأول يكفي في التوبة منه الندم على ترك العود إليه، وأما الثاني فيختلف أحكامه فمنه ملا لابد مع التوبة منه أد اؤه كالزكاة، ومنه ما يجب معه القضاء كالصللة

ومنه ما يسقطان عنه بخروج وقته كالعيدين، وأما ما يتعلّق به حـــــق الآدمي فيجب فيه الخروج إليهم منه، فان كان مالا وجب ردّه إليه أو على ورثته إن مات وإن كان قصاصاً وجب تسليم نفسه إلى أوليا المقتول وإن كان إضلالاً بفتوى خطيئة أو مثلها وجب إرشاده، ثم ان هـــــذه التوابع ليست أجزا أمن التوبة، فان العقاب يسقط بالتوبة، ثـم إن المما تراً المتبعات يكون بمنزلة ذنوب مستأنفة يلزم التوبة منها، إنتهى التها التعالية المناها المناها





((كدرجــة التوب مراتب التقـى

من حرمة أو حلّ أو دون اللقا))

يعني: كدرج التوب في كونها ثلاث وكونها عاماً وخاصاً وأحب مراتب التقى أي التقوى من حرمة أي من الحرام وهذا تقوى العسوام أو من حلّ أي حلال وهذا تقوى الخواص أو من غير اللقا أي لقا اللّسه وهذا تقوى الأخصين ·

أشار إلى درجات التقوى، التقوى على وزن فعلى كنجــــوى والأصل فيه وقوى من وقيته منعته قلبت الواو تا · ·

قال المجلسي: التقوى من الوقاية، وهي في اللغة فرط الصيانة وفي العرف: صيانة النفس عمّا يضرّها في الآخرة، وقصرها على النفعها فيها، ولها ثلاث مراتب:

(الأولى): وقاية النفس عن العذاب المخلّد بتصحيح العقائد الإيمانـــيّة ·

( والثانية ) : التجنب عن كلّ ما يؤثم من فعل أو ترك وهـــــو المعروف عند الشرع ·

(والثالثة): التوقي عن كلّ ما يشغل القلب عن الحق، وهذه درجة الخواص بل خاص الخاص ·

أقول: حكي عن بعض الناسكين أنه قال له رجل: صف لنها التقوى ؟ فقال: إذا دخلت أرضاً فيها شوك كيف كنت تعمل؟ فقال أتوقى وأتحرّز، قال: فافعل في الدنيا كذلك، فهي التقوى .

وسُئِل الإمام الصادق (عليه السلام)عن تفسير التقوى ؟ فقال:
((أن لا يفقدك حيث أمرك، ولا يراك حيث نهاك)) ·
إنتهى ما نقلته من سفينة البحار للمحدّث القمّي (رحمه الله) ·
ثم أنّ الدرجات الثلاثة بحسب تقسيم المصنّف إنما هو من حيث

مراتبه بحسب الباطن، فالأول: التقوى من الحرام وهذا تقوى العوام، والثاني: التقوى من الحلال وهذا تقوى الخواص، والثالث: تقسوى الأخصين التقوى من غير لقاء الله وهذا تقوى الأخصين، وكلّ عال له مقام السافل مع زيادة،

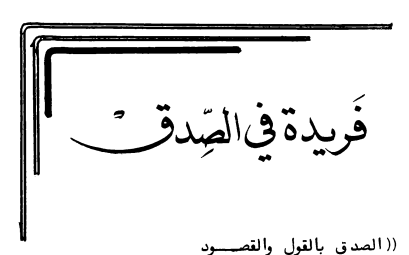
وقال بعض العارفين:

إن خيرات الدنيا والآخرة جمعت تحت كلمة واحدة وهــــي التقوى، أنظر إلى ما في القرآن الكريم من ذكرها ، فكم علّق عليها مـن خير ووعد لها من ثواب، وأضاف إليها من سعادة دنيويّة وكرامة أُخرويّة ،

ولنذكر لك من خصالها وآثارها الواردة فيه إثنى عشر خصلة: (الأولى): المدحة والثناء، قال الله تعالى: \* وإن تصبروا وتتقوا فانّ ذلك من عزم الأُمور\* ·

- (الثانية): الحفظ والحراسة، قال تعالى: \* وإن تصبروا وتتقوا لا يضرّكم كيد هم شيئا \* ٠
- (الثالثة): التأييد والنصر، قال الله تعالى: \*إنّ الله مسمع الذين اتّقوا \* ٠
- (الرابعة): النجاة من الشدائد والرزق الحلال، قال تعالى: \*ومن يتّق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب \*
- (الخامسة): صلاح العمل، قال الله تعالى: \* يا أيها الذين آمنوا إتقوا الله وقولوا قولاً سديداً يصلح لكم أعمالكم \* ·
- (السادسة) : غفران الذنوب، قال تعالى : ﴿ وَيَغْفُرُ لَكُمْ ذَنُوبِكُمْ ﴿ السَّادِ سَلَّمُ اللَّهُ اللَّ
- (السابعة) : محبّة الله تعالى ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللّه يُحسبُ المتّقسين ﴾ •
- (الثامنة) : قبول الأعمال ، قال تعالى : ﴿إنما يتقبّل اللّه مـــن المتّقين ﴾ •
- (المتاسعة): الإكرام والإعزاز، قال الله تعالى: \*إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم \* •
- (العاشرة): البشارة عند الموت، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الذيـــن آمنوا وكانوا يتّقون لهم البُشرى في الحياة الدنيا والآخرة ﴿ •

- فقد ظهر لك ان سعادة الدارين منطوية فيها ومندرجة تحتها



والفعل كالوفا ً بالعهـــود )) ((يكذب مستعين حق إذ قـرى ثم إذ المهم جا غيراً يـرى ))

یعنی: انّ الصدق یکون بالقول ویکون بالقصد ویکون بالغعـــل کالوفا بالعبهود ولذا یکذب مستعین حق (حین یقول: إیاك نعبـــد ولیاك نستعین) إذ قرئ سورة الفاتحة ثم إذ المهم جا (یعنــي: إذا عرض علیه أمر مهم) غیراً یری .

لابد للسالك أن يكون صادقاً في قوله وفسي قصده وفسي فعله، أما الصدق في القول: فقال الإمام الصادق (عليه السلام):

(( إنّ الله(عزّ وجل) لم يبعث نبيّاً إلا بصدق الحديث وأدا ً \_ الأمانة)) .

وأما الصدق في القصد: فهو واسطة بين القول والفعل، فالقول مظهره والعمل ثمرته، لأنه لم يكن في نيّته صادقاً لم يقدم على العسمل خارجاً، ولا يكون صادقاً في قصده إلا إذا كان ثابتاً في قصد المطلبوب ولا ينفسخ عزيمته في البطلب، وأما الصدق في الفعل بأن يكون وافيساً لعهوده سوا كانت عهوده من الحق بالنسندر واليمين أو مع الخلق، إذ السالك لابد أن يتخلّق بأخلاق الله تعالى، ومن صفاته وأسمائه عادق الوعد، وقد مدح الله تعالى الصادقين بقوله : \*رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه \* .

ومن ما ذكرنا تعرف أن المستعين بالحق (جلّ جلاله) إذا قرأ الفاتحة، وقال: \*إيّاك نستعين على سبيل الحصر في كلّ صلاة مرّتين ثم إذا عرضت عليه مهمّة يرى غيره ويستمدّ من غير ساحته فهو يكذب في قوله أولاً وفي فعله ثانياً ٠



# فريدة في الأنابة

((إنابة بالقسلب إن توجّها حقّاً وباللسان إن تغوّهــــا)) ((بذكر، في خلا وفي مسلا إن تنب أركاناً فواظب عمالا))

يعني : انَّ الإنابة (وهو التوجّه إلى الحق (جلّ شأنه) وعدم خطور الغير بباله) على ثلاثة أقسام: إنابة بالقلب هو أن توجَّمها حقَّا وإنابة باللسان وهو أن تغوّها بذكره أي بذكر الحق في خلا ً وفي ملا ً (أي في الخلوة والجلوة) وإنابة بالأركان كما قال : ان تنب أركاناً فواظب عمــــلاً يعنى: أنَّ المواظبة للعمل عناية الأركان ·

الفرق بين التوبة والإنابة: أنَّ التوبة رجوع عن المخالفة إلـــــى الموافقة، والإنابة هي الرجوع إلى الله سبحانه فهو أعلى، والإنابـــة بالقلب أن يتوجّه إلى الحقّ (جلّ جلاله) ويجهد أن لا يخطر غيـــره بباله، ولذا كان قلب الإنسان الكامل هو باطن بيت الحرام، وقـــال تعالى : ﴿ ومن يخرج من بيته مهاجراً إلى الله ثم يدركه الموت فقد وقسع أجره على الله ، فانّ المقام الأصلي للانسان مرتبه القلب جعل قصد العروج من موطن القلب إلى الحضرة الإلهيّة خروجه من بيته ·

قال المصنّف (رحمه الله) في الحاشية:

الإنابة هي الرجوع إلى الحق بالوفاء بعهد التوبة ومنزلتها من التوبة منزلة التحلية من التخلية ، فهي تتحقق وتثبت بالتذكّر والحضور والإنجذاب إلى الحق لشدّة المحبّة ·

وكيف كان: فالإنابة على قسمين:

الإنابة بالقلب : وهو التوجّه إلى الله بضميره بحيث لا يخطــــر غيره بباله ·

والإنابة باللسان: هو التفوّه بذكر الحق في السرّ والعلن، والإنابة تكون بالأركان أيضاً وهي تحصل بالمواظبة على الأعمال، وكون ما يصدر منه من أفعاله مرضيّاً له سبحانه ·



## فريدة في الخاسبة والمراقبة

((صونك عن زلاتك المراقب\_\_\_ة

وحذوها طاعاتك المحاسيبة))

((إن زدّت طاعة فزن بنعــمه

ترجع كليلاً واثقاً بكرمها)

((بل هي منها أنها بمناته

فلله المنَّة في هدايــــته)

(( ومن محاسب مضيف خاطـــرا

في ليلة تدارك التعتّــــرا))

يعني: صونك عن زلاتك ومحافظتك على المعاصى سمّي بالمراقبة وحسد وها أي الزلات بطاعتك وموازنتها معها تسمّى بالمحاسبة، ان زدت طاعة يعني: رأيت طاعتك كثيراً فزن أي أوزنه بنعمه الكثيرة عليك ترجع كليلاً واثقاً بكرمه، بل هي أي الطاعات منها أي من نعمه تعالى انها أي الطاعات بمنّته بقد رته فلله المنّة أي المنّ علينا فسي هدايته لنا، ومن محاسب أي بعض من الذين يحاسبون أعمالهم مضيف إلى ذلك محاسبة خاطراتهم في ليلة تدارك التعثّرا أي يتدارك أثراته،

المحاسبة: هي النظر في رأس المال، وفي الربح والخسران لكي يتبيّن له التساوي أو الزيادة أو النقصان حتى يعلم أنّه مقبول أو مغندوم أو ملعون، وفي التساوي مغبون لصرف رأس ماله الذي هو عمره فيما لا ربح له، وعند زيادة معصيته على طاعته عليه النكال إلا أن يتدارك بالطاعة، وفي زيادة الطاعة له الغنم لكن يجب عليه موازنة طاعته بنعمه تعالى التي لا تحصى، والمراقبة هي ملاحظة الرقيب وإنصراف الهيم إليه بمعنى مراعاة القلب للرقيب وإشتغاله به، والمشر لها هو تذكّر ان الله تعالى مطّلع على كلّ نفس بما كسبت وأنه سبحانه عالم بسرائر القلوب وخطراتها، فاذا إستقر هذا العلم في القلب جذبه إلى مراقبة الله سبحانه دائماً وترك معاصيه خوفاً وحيا، والموافحية على خدمته دائماً

قال المصنّف في الحاشية:

وهما (أي المحاسبة والمراقبة) مقامان عظيمان وفي رعايتهما جدوى كثيرة وكان دأب أهل السلوك في المحاسبة أن يحاسبوا ما عملوا كلل يوم في ليلته، فان عملوا الحسنات حمدوا الله وشكروا وإستزادوا، وإن صدر منهم عثرة إستغفروا الله وأنابوا إليه، وكيفية المحاسب موزن الأعمال أشرنا إليها في النظم: فزنوا بالقسطاس المستقيم.

ويعجبني أن أذكر في هذا المقام الخبر المروي في السفينة:
عن علي (عليه السلام)عن رسول الله (صلّى الله عليه وآله) قال:
((ألا أُنبّؤكم بأكيس الكيّسين وأحمق الحمقاء ؟ قالوا: بلى يـــا
رسول الله، قال: أكيس الكيّسين من حاسب نفسه وعمل لما بعد الموت

وأحمد ق الحمقاء من إتبع نفسه هواه وتمنّى على الله الأماني ، فقسال الرجل: يا أمير المؤمنين وكيف يحاسب الرجل نفسه ؟ قال: إذا أصبح ثم أمسى رجع إلى نفسه وقال: يانفس إنّ هذا يوم مضى عليك لا يعود إليك أبدأ والله يسألك عنه فيما أفنيته فما الذي عملت فيه أذكرت الله أم حمد تــه أقضيت حق أخ مؤمن أنفست عنه كربته أحفظته بظهـــر الغيب في أهله وولد ، أحفظته بعد الموت في مخلّفيه ، أكففت عن أخ مؤمن بفضل جاهك أأعنت مسلماً ما الذي صنعت فيه ؟ فيذكر ما كسان منه، فان ذكر أنه جرى منه خير آحيد الله (عزّ وجل) وكبّره على توفيقسه وإن ذكر معصية وتقصيراً إستغفر الله (عزّ وجل) وعزم على ترك معاودته، ومحى ذلك عن نفسه بتجديد الصلاة على محمد وآله الطيبين وعسرض بيعة أمير المؤمنين على نفسه وقبولها وإعادة لعن شانئيه وأعدا المسلم ورافعيه عن حقوقه، فاذا فعل ذلك قال الله(عزُّ وجل) : لســــت أناقشك في شي من الذنوب مع مسوالاتك أوليائي ومعاداتك أعدائي)) إنتــهي٠

فالمستفاد من كلام المصنّف (رحمه اللّه) في النظم والشرح: انّص صون النفس عن الزلاّت هو المراقبة، ومحاذاة طاعاتها بزلاتها ليعلم أيها يزيد هو المحاسبة، ثم إن زدت معصيةً على الطاعة فعليك إستكمال لولم تداركها بالطاعة، فان زدت طاعة على الزلّة فعليك بموازنة طاعتك بنعمه سبحانه الظاهرة والباطنة من قواك وآلاتك ومنافعها مما إشتملت عليها كتب التشريح وغيرها، فانّها بالنسبة إلى ما لم يصلوا إليها كقطرة في بحر لجّيّ، وكذلك موازنتها بأغذيتك 

#### قال المصنّف في الحاشية:

والخواطر أربعة: خاطر ربّاني ويسمّى نقر الخاطر وتعرف بالقوة والتسلّط وعدم الإندفاع، وملكيّ ويسمّى إلهاماً وهو ما يدعو إلى مفروض أو مندوب وبالجملة ما فيه صلاح، ونفسانيّ ويسمّى هاجساً وهو ما يدعو إلى ما فيه حظّ النفس إن لم يكن فيه مخالفة للشرع، وشيطانيّ وهو ما يدعو إلى مخالفة الحق، قال اللّه تعالى: ﴿الشيطان يعدكم الفقـــر ويأمركم بالفحشا؛ ﴿ وقال النبيّ (صلّى اللّه عليه وآله) : (( إنّ في القلب لمّتين: لمّة من الملك تصديق بالحق ووعد بالخير ولمّة من الشيطــان تكذيب بالحق وإيعاد بالشرّ ويسمّى وسواساً ويعيّر بمعيار الشرع، فما فيه قربة فهو من الأولين، وما فيه كراهة أو مخالفة للشرع فهو من الآخرين والحوالة في التمييز إلى القلب الصادق الطّافي الحاضر مع اللّـــــــه تعالى بعونه)) .

# فرده في الأحدال وطالب القربة من غير غرض دنيا وعقب مخلص فيما نهض)) ((فالمبتغي للشهرة مريض وطامع الثواب مستعيض)) ((ليس من الشرك الخفيّ بريّاً دبيبه جدّاً خفيصياً))

يعني: والذي يكون في عمله طالب القربة من غير غرض دنيوي أي عقبوي يكون مخلصاً فيما نهض أي قام به، فالمبتغي بعمله الشهرة مريض والذي في عمله طامع للثواب مستيعض أي معامل، ليس الذي يعمل للشهرة أو يطمع الثواب من الشرك الخفيّ بريّاً دبيبه أي آثاره جدّاً بدا خفيّاً ٠

الإخلاص من الخلوص وهو في اللغة صفاء الشيء وخلوصه وعسدم المتزاجه بغيره، وفي العرف هو العمل الخالص الذي تجرّد فيه قصد التقرّب عن جميع الشوائب من رياء أو آفة من عجب أو تزيّن وغير ذلك

إلا لله سبحانه وتعالى ، فطالب القربة من غير غرض دنيوي أو أُخري مخلص فيما يستعمله وهو على ثلاث درجات:

(الثانية): الخجل من العمل مع رؤيته فضلاً من الله لا كسباً منه وهو يكون إذا رأى نفسه محلاً له فيرى نقص العمل من نقص المحلل كطول الوجه في الممرآة الطويلة فيخجل من عيب العمل العارض لببب عيب نفسه التي محلّه كملوحة ما العذب لجريانه على السبخة مع بذل الجهد والطاقة فيه للقيام بحق العبوديّة فانه عبد مأمور بذلك لابد له من إمتثال أمر السيّد ·

(الثالثة): إخلاص العمل بالخلاص من الأمل وهو يكون باخلاصه من كلّ شوب حتى كونه منسوباً إليك بوجه من الوجوه فتخلص من نفسس العمل تاركاً له مسير بمقتضى العلم الظاهر ميسره وتسير أنت مشاهداً للحكم حرّاً من رقّ الخلق وعبداً خالصاً لله، ثم انّ المبتغي لعملسسه الشهرة فهو مريض لا مخلص، والذي يعمل للثواب فهو مستعيض معامل وغير المخلص في عمله لا يخلص من الشرك الخفي .

قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله): (( إنّ دبيب الشرك أخفى في أُمّتي من دبيب النملة السودا على الصخرة الصمّا عنى الليلة الظلما )) · وإليه أشار بقوله : ((ليس من الشرك الخفيّ بريّاً)) إلخ ، والشرك الجلي معلوم ·

قال المصنّف في الحاشية في معنى القربة:

اعلم انّ القربة التي هي معيار الإخلاص ويجعل جميع النسك والعبادات بل جميع الحركات معنّاة بها ليست قرباً مكانيّاً ولا زمانيّاً ولا رتبيّاً ولا معيّة ذاتيّة وطبيعيّة، وبالجملة: قرب شيئين متأصّلين لتعالى الحق سبحانه عن جميع هذه ((من حدّه فقد عدّه)) وهسوموجود غير فقيد وليست بينونته عن خلقه بينونة عزلة، بل بينونة صفية بل المراد التخلّق بأخلاق الله ومرجعه الفناء فيه له الملك وله الحمد إنتسهى .



# فَريدة في التَوكل

((توكّل أن تدع الأمر إلــــى

((وليس هذا أن تكفّ عن عمـل

إذ ربّ أمر بوسائط حصــل)) ((مخصصات فاعل مقــــدّس

.

فان تجد فكف في الهواجس))

يعني: توكّل هو أن تدع الأمر إلى مقدّر الأُمور (جلّ وعــــلا)، وليس هذا أي كلّه الأمر اكلّه إلى اللّه أن تكفّ عن عمل إذ ربّ أمـــر بوسائط حصل وتلك الوسائط ليست فواعل النهيّة بل، مخصصات فاعل مقدّس عن التقييد والحصر يعني: انّ الفواعل الظاهري مقتضيـــات ومعدّات ولا مؤثّر في الوجود إلا الله وإن تجد أي إن شئت أن تعمل عملاً حسناً فكفّ أي أكفف نفسك عن المهواجس أي عن الخواط النفسانوى،

التوكّل من الصفات الحميدة وهو كلة الأمر كلّه إلى مالكه والتعويل على وكالته وهو من أصعب منازل العامّة عليهم وأوهى السبل عنــــد الخاصّة وإنما كان التوكّل أصعب منزل العامّة لأنهم قد إحتجبوا بالأسباب لمحبّتهم نفوسهم وموافقاتها من المشتبهات فتعلّقوا بما تحصل بــــه

من الأسباب والأموال لأنّ المال مادّة الشهوات فمالوا إليها فضـــرّوا بها فهم يخافون من تلف النفوس أن تركوا الأسباب، فلا يعوّلون على الله معولين بعقولهم المشوبة بالوهم إنَّ أعطانا العقل والقوَّة والقسدرة فلا يقوى إيمانهم أن يعارض أوهامهم ، ولا يعلمون أن الأمر ليــــــــس بأيديهم ولا تأثير لقد رهم فيحسبون أن الله قد وكله إليهم فلذلك كان أصعب عليهم ، وأما الخاصّة فانهم قد علموا يقيناً أن الأمركلّه للله وأن أشرف الناس وأكملهم وهو النبيّ (صلّى الله عليه وآله) مخاطب بقولـــه تعالى : \* ليس لك من الأمر شي \* فكيف بأدونهم وأضعفهم ، وإذا لسم يكن أمورهم بأيديهم وكان الملك بأسره له فأيّ شي عكلون إلى اللسسسه ويسلَّمونه إليه ، وفي أيُّ شي يكلون إلى الله ويسلَّمونه إليه وفي أيّ شير، يجعلونه وكيلاً لهم فكان التوكّل أضعف السبل عندهم وللتوكّل مراتـــب ودرجات ليس هنا موضع ذكرها ومحلّه الكتب الموضوعة في الأخلاق ، ثم أنَّ التوكُّل ليس معناه ترك السعى في الأُمور الضروريَّة وعدم الحـــذر عن الأُمور المحذورة بالكليّة بل لابدّ من التوسّل بالوسائل والأسبـــاب على ما ورد في الشريعة من غير حرص ومبالغة فيه ، ومع ذلك لا يعتمد على سعيه وما يحصّله من الأسباب بل يعتمد على مسبب الأسبـــاب وإلى هذا أشار المصنّف ( رحمه الله) بقوله : (( وليس معنى التوكّــل أن تكفّ عن عمل وعن الجدّ والجهد في الخيرات إذ ربّ أمر بواسط\_\_\_ة حصل إذ أبي الله أن يجري الأمور إلا بأسبابها وتلك الوسائلط ليست فواعل إلهيّة بل مخصصات فاعل مقدّس عن التقييد والحصر )) ٠

قال في الحاشية:

فان الفاعل الإلهي هو معطي الوجود وليس إلا الله تعالىك والوسائط مخصصات إذ أثر المطلق مطلق والمحدود أثر المقيد وللكو كان أثراً لمطلق لزم التخصيص من غير مخصص فالمبادي الفاعليّة المفارقة والمقارنة والبرزخيّة كلّها جهات فاعليّة الله، إنتهى ·

ثم أشار إلى أن الأحسن أن يكفّ في الزائد على الكذاف ويكون في الطلب متوسّطاً بمعنى أن لا يكفّ عن العمل في الراجح بحسب الشريعة والطريقة كتحصيل نفقة العيال ولا يحسب نفسه إلا واسطست فيضه وقدرته، ولكن له أن يكفّ في الزايد على قدر الكفاية الذي فيسه يكون حظّ النفس، وإلى هذا أشار بقوله:

((وليس هذا أن تكف عن عمل إذ ربّ أمر بوسائط حصل)) ((مخصصات فاعل مقصصد س وإن تجد فكفّ في الهواجس))

الهواجس: جمع الهاجس وهو الخاطر النفساني الذي فيه حظّ للنفس ·



# فريدة في الرضا

((وبهجة بما قضى الله رضا وذو الرضا بما قضى ما اعترضا)) وذو الرضا دعي ((أعظم باب ألله في الرضا دعي وخازن الجنّة رضواناً دعي)) ((فقراً عنى الغنا صبور إرتضا وذان سيّان لصاحب الرضا)) ((عن عارف عمّر سبعين سنة إن لم يقل رأساً لأشياء كائنة)) ((يا ليت لم تقع ولا لها إرتفع مما هو المرغوب ليته وقيع))

يعني: انّ السرور والبهجة بما قضى الله عبارة عن الرضيا وذو الرضا أي صاحب الرضا بما قضى الله ما اعترضا ، أعظم باب الله في الرضا دعي أي سمع انّ الرضا باب الله الأعظم وخازن الجنّة رضوانياً دعي أي سمّى به ، فقرا على الغنى وكذا المرض على الصحة والموت على الحياة صبور إرتضى أي صاحب مقام الصبر يختار كل بلائ على رفاهيّــة ولكن الجميع عند صاحب الرضا سواسية كما قال: وذان أي الفقر والغنى سيّان لصاحب الرضا، ونقل عن عارف عمّر سبعين سنة أن لم نقل رأساً أي في تمام مدّة عمره لأشياء كائنة مما هو المكروة، يا ليت لم تقع ولا لما ارتفع مما هو المرغوب انّ الهيئة وقع وهذا معنى الرضا .

الرضا في اللغة: الإختيار، وفي إصطلاح أهل المعرفة هــــو الوقوف الصادق عند مراد الله تعالى بحيث لا يخالجه إرادة منـــه ولا يعارضه داعية وإختيار ولا يعتريه تردد وهو على ثلاث درجات: (الدرجة الأولى): رضاء العامة وهو الرضاء بالله ربّاً، وهـوأن لا يرضى إلا بربوبيّة الله تعالى ولا يتخذ ربّا سواه، ولا يرضى إلا بعبادة ما دونه.

(الدرجة الثانية): الرضاعن الله تعالى في كلّ ما قضى وقدر. (الدرجة الثالثة): الرضا برضى الله تعالى، فلا يرى العبد لنفسه سخطاً ولا رضاءاً فيبعثه على ترك التحكّم وحسم الإختيار ويلزمه إسقاط التمييز، فلو أدخله الله النارلم يميّزها من الجنّة ولا يختار إلا النار، ولا يكون ذلك إلا لأهل المحبّة ·

وآية الرضا على ما في أعلام الدين للديلمي:

روي أن موسى (عليه السلام) قال: يا ربّ أخبرني عن آية رضاك عن عن آية رضاك عن عبد ي لطاعتي عن عبد ي لطاعتي وأصرفه عن معصيتي فذلك آية رضاي.

وفي رواية أُخرى:

إذا رأيت نفسك تحبّ المساكين وتبغض الجبّارين فذلك آيــة رضــاى٠

فاذا عرفت ما ذكرنا تعرف مغزيّ كلام المصنّف (رحمه الله) في قوله: ((وبهجة بما قضى الله هي الرضا، ومن رضي بقضائه لا يعترض على شيء ولا يواجه بالإنكار لما وقع كما قال الشيخ في الإشرات: العارف هشّ بشّ بسّام يبجّل الصغير من تواضعه كما يبجّل الكبيروينبسط من الخامل مثل ما ينبسط من النبيمه وكيف لا يهشّ وهروان بالحق وبكلّ شيء فانه يرى فيه الحق، وكيف لا يسوّى والجميع عنده سواسية أهل للرحمة قد شغلوا بالباطل، إنتهى و

وقد ورد في الحديث:

ان الرضا باب الله الأعظم ومعنى ان مقام صاحب الرضا لله اعلى شيء يكون عنده الفقر والغنى سيّان بخلك اعتراض ولا إنكار له على شيء يكون عنده الفقر والغنى سيّان بخلك من لم يصل إلى مقام الرضا ، وكان في مقام الصبر ، فانه يختار الفقر على الغنى ، ويختار المرض على الصحة والموت على الحياة وكلّ بلاء على رفاهيّة ، والجميع عند صاحب الرضا سواسية كما نقل ان عارفاً عسر سبعين سنة ولم يقل لشيء كائنة مما هو مكروه : يا ليت لم تقع ولا لمل

وقد روى ان الإمام الهمام محمد الباقر (عليه السلام) ذهب إلى عيادة جابر بن عبد الله الأنصاري الذي كان من كبار صحابة الرسول

(صلّى اللّه عليه وآله) وأدركه العجز وضعف الشيخوخة فسأله عن حاله فقال جابر: صرت بحيث انّ الهرم أحبّ إليّ من الشباب وألمرض من الصحّة والموت من الحياة، فقال الباقر (عليه السلام): أمّا أنا فللله أعطاني الله تعالى الهرم فهو أحبّ، وإن أعطاني الشباب فهو أحب، وإن أمرضني فالمرض، وإن صححني فالصحّة، وإن أماتني فالموت، وإن أحياني فالموت، وإن أعلني فالموت، وإن عليه وآله) فانه قال: أنت تصادف من ولدي من إسمه إسمى ويبقر العلم بقراً كما يبقر الثور الأرض بالتعرب التعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التعرب التعرب التعرب التعرب التعرب التعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التور الأرض بالتعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التعرب التعرب التعرب التعرب التعرب التعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التعرب التور الأرض بالتعرب التعرب ال

ويظهر من هذا انّ جابراً كان في مقام الصبر والإمام أخبره عـــن مقام الرضا ، وقد طوى كلّ المقامات ، إنتهى ·



# فريدة في التسايم

((إرجاع ما لنا إلى القديم تملك كلا ثم بالتسليم))
((من في الأنانية صار هالكا معيصه في النار يدعى مالكا))
((فهو علا الرضاء والتوكدلا إذ حيث ما الربّ وكيلاً جعلا))
((فمتوكّل تعلّقاً صحيب وليس يخلو ذاك من سوءالأدب))
((دون مسلّم وراض كلّما عقد لايما))
((وهاهنا الطبع وما له فقدد

يعني: انّ ارجاع ما لنا جميعاً من الذات والصغة والفعل السي قديم أي الى الله سبحانه سمّ أي سمّة بالتسليم، من صار في الأنانيـــــة

يعني: فهاك أي خذ (إسم فعل) نظماً هو كالجمان بضم الجيم اللؤلؤ المنتظم موشّح الغيد أي مزيّن لطيف البدن (الوشاح أديـــم عريض مرصّع بالجواهر والغيد جمع الأغيد وهو لطافة الأعضاء) الكوائــب جمع كائب (وهي الجارية حين يبدو نهـود ثديـها) الحكم عطف بيان من الجمان التي شبّهت بهنّ ، منظومة تهفو أي تطرب النهى أي العقول جمع نهية بالضم بالشغف أي بشدّة الحبّ ضناين (جمع ضنية أي ما يضن ويبخل بها لشرافتها) الأسرار الحكميّة فيها أي في هذه المنظومة تختفي ، من روضة القدس يعني هذا الأسرار الحكميّة من روضة القدس يعنى عالم العقل قد اتحفا شذاه أي الريح الطيب فاح من تلك الروضة عرف سلمىأي رائحة صاحب الروضة عرَّفا أي اتحفا ، سحَّ أي صبَّ عليك أسحم أي سحاب هطّال أي فيّاض إرتوى بال أي قلب له أي لهذاالقلب بلبال أي هم ووسواوس ، من جانب الشرق أي من عالم العقول بروق أي مطالب عالية أومضت أي لمعت، وهضبات الجهل أي جبال الجهل منها أي من تلك البروق نسفت أي قلعت ودكّت ، طلعتها أي طلعمست البروق في طلعات البادية أي عوالها وفي الوهاد أي الأرض المنخفضة للهوادي أي للمتقدّم هادية ، فالحمد لله على اختــتامها ومن (بيانيّة) محاسن الثناء سنامها أي مرتفعه ... ا ورخّها براعة الفصاحة (البراعة قصب القلم) ، ختامها كبدوها الفلاحة وهو( ١٢٤٠ ) ٠

مستهلكاً ولم ير إلا نفسه محيصه أي ملجأه في الناريدعى مالكاً إسم خازن النار، فهو أي التسليم علا الرضا (وكان أعلى درجة منه) وكذلك على التوكّل أما علوه على التوكّل فلما قال: إذ حيث ما الربّ وكيلاً جعلا فمتوكّل تعلّقاً صحب فهو مالك أمر بعد ولكن فوض أمره الى الله تعالى وليس يخلو ذاك من سو الأدب، دون مسلم فانه لا يملك شيئاً وأما علوه على الرضا فلما قال: وراض أي المتصف بصفة الرضا كلما يغعلل حق (جلّ وعلا) قد لايم فعل الحق طبعه، ولكن هاهنا أي في مقام تسليم الطبع وما له أي للطبع فقد كلّ الأمانات يعني الوجلسود وصفاته لأهلها هو مالك الملك تردّ ألا إلى الله تصير الأمور ·

التسليم: هو الإنقياد المحض لله تبارك وتعالى كما قال تعالى: \* فلا وربّك لا يؤمنون حتّى يُحكّموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدون في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويُسلّموا تسليما \* •

وورد في الحديث: ((الإسلام التسليم)) .

أقسم بجلال ربوبيّته المختصّة بعقام محمد (صلّى اللّه عليه وآلـــه وسلّم) انّ المسلمين لا يكمل لهم درجة الإيمان حتى يحكّموك فيما شجر بينهم أي فيما إختلفوا فيه، ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً أي ضيقاً مما قضيت أي مما حكمت به بينهم ويسلّموا لك الحكم فيهم تسليماً أي لايشقّ عليهم الإذعان لحكمك ولا يضيق صد ورهم بما لا يوافق أغراضهم مـــن حكمك فيقبلوه بطيب نــفس ويسلّموه من غير اعتراض عليه (كالميّت بين يدي الغاسل) ، وهو على ثلاث درجات:

(الدرجة الأولى): تسليم ما يزاحم العقول مما يشق علي الأوهام من الغيب من الأمور التي تجهل أسبابها ووجه صلاحها ويصعب له تحمّلها لكونها مخالفة لأهوائها ومشتهياتها كتخريب البلدان والعمران بالسيول والأمطار والزلازل وساير الحوادث وإهلك الأقوام والحرث والنسل بالصواعق والسمايم والرياح الباردة والعواصف والقواصف والثلوج والأعاصير وأمثال ذلك من الآفات والنوائب إلى الله تعالى وترك الاعتراض عليه والإنقياد لحكمه وأمره، فانه أعسلم بذلك فيجب أن يسلم له حكمه، ويعلم ان هذه الأمور واقعة بمشيّسته بذلك فيجب أن يسلم له حكمه، ويعلم ان هذه الأمور واقعة بمشيّسته وتابعة لحكمته، فلا يخطر بباله اعتراض في ذلك ·

(الدرجة الثانية): تسليم العلم إلى الحال وهو أن يخرج مسن حكم العلم إذا حكم الحال عليه بمعارف وحقايق مخالفة لحكم العلم فيسلم علمه ومقتضاه إلى الحال ومقتضاه، فان الحال موهبة تخرج مسن الخبر إلى العيان ومن الحجاب إلى الكشف، ومن علم النقل إلى علم الذوق فيكشف لصاحبه معاني لم يكن ليقبلها لولا غلبة الحال لكونسها تخالف العلم، فعليه أن يترك علم الظاهر إلى العلم الباطن السذي يقتضيه الحال ليصل إلى المعرفة والشهود كما يعرف ذلك من قضيدة موسى والخضر (على نبينا وعليهما السلام).

(الدرجة الثالثة): تسليم ما دون الحق إلى الحق ، وإليه أشار المصنّف (رحمه الله) بقوله:

((إرجاع ما لنا إلى القديــم يملك كلا ثم بالتسلـــيم)) ( ۵۵۰ ) يعني: إرجاع ما لنا جميعاً من الذوات والصغات والأفعال بما هو وجودات كما هو مقتضى توحيد الذات والصغات والأفعال إلى قديم بهر برهانه يملك الكلّ كما قال : \*لمن الملك اليوم للّه الواحد القهّار \* ، وقال على سبيل الحصر: \*له الملك وله الحمد وهو على كلّ شي قدير \* ، ولمّا كان الأشياء تعرف بأضداد ها قلنا : من في الأنانية صار هالكاً ، وأضاف الوجود المنبسط الذي هو تور الحق تعالى في السماوات والأرض إلى القوابل والمهيّات وتشتت نظره الكثرة ذاهد للآ عن وحدة ذلك الوجود بما هو متدلّ بنور النور كمن يغفل عن عاكس بعكوسه المتلوّنة المختلفة صغراً وكبراً محيصه وملجأة في النار يدعد ما مالكاً مقابل رضوان خازن الجنّة ثم انه (رحمه الله) أشار إلى أن مقداً التسليم أعلى من مقام الرضا والتوكّل ·

أما وجه علق التوكّل فانّ المتوكّل كأنه يملك أمرا ثم يفسوّض أمره إلى الله فله نحو تعلّق بما هو ملك لله حقيقة وذلك لا يخلو مسن سو الأدب لأن حسنات الأبرار سيئات المقرّبين ، وليس كذ لسسك الشخص المسلّم أمره إلى الله فانه لا يملك شيئاً ·

وأما وجه علوه على الرضا: انّ الراضي يرضى بكلّ ما أراده اللّه وبكلّ ما يفعله ، بمعنى : انّ ما أراده يكون ملايماً لطبعه ويكون مطلوباً له ولا يراه مكروهاً سوا كان في النظام الكلّي أو في النظام الجزئي الهذي هو نظام نفسه ، وهذا مع كونه أمراً صعباً إلا بتيسير الله تعالى ومقاماً شامخاً سيّما إذا كان فيه راسخاً دون التسليم ، وقد قال بعض أهها الحق : العابد الزاهد يجحد أن يرضى الحق تعالى منه ، والعهارف

السالك يرتاض أن يرضى هو من الحق سبحانه، إنتهى ٠

ولكن الشخص الذي في مقام التسليم نفى وفقد الطبع وما للطبع بل برد كل الأمانات أي الوجود وصفاته المستهلكة فيه إلى أهلها ، وهو ما لل برد كل الأمانات أي الوجود وصفاته المستهلكة فيه إلى أهلها ، وهو مالك الملك وله يكون في مقابل الحق فانيا ولا يرى لنفسه ذات ولا صفاتا ولا أفعالا وبلغ مرتبة يكون بها مشمولاً لقوله تعالى : \* ألا إلى الله تصير الأُمور \* ، اللهم اجعل خاتمة أمرنا خيراً ، وإلى هذا الأمرا أشار بقوله : (( كل الأمان الرضاء والتوكلا)) إلى قوله : (( كل الأمان الأهلها ترد )) .



| ((فهاك نظماً كالجمان المنتظم                                |
|-------------------------------------------------------------|
| موسّح الغيد الكوائب الحـــكم))                              |
| ((منظومة تهفو النهى بالمسشغف                                |
| ضناين الأسرار فيها تختفيي))                                 |
| (( من روضة القدس بريّاً اتحفا                               |
| شذاه فاح عرف سلمی عرّفـــا))                                |
| (( سحّ عليك أسحم هطّــال                                    |
| به إرتوى بال له بلبــــال))                                 |
| (( من جانب الشرق بروق أومضت                                 |
| وهضبات الجهل منها نسفــــت))                                |
| ((طلعتها في تلعات البادية                                   |
| وفي الوهاد للهوادي هاديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ((فالحمد لله على إختتامهـــا                                |
| ومن محاسن السناء سنامـــها ))                               |
| ((ورخّها يراعة الفصاحـــــة                                 |
| ختامها كبدوها الغلاحـــــة ))                               |

ثم انه (رحمه الله) أشار إلى حسن هذا النظم وإشتماله على أسرار حكمية يضل شرافتها وشبهه بنسيم تحفّ من روضة القدس قوّة ذكلاً ريحه يغلب على عرف سلمي تذكّر برائحة صاحب الروضة ، ثم أتـــــي بتشبيه آخر وشبه منظومته هذه بالسحاب الفيّاض الذي صبّ من سماً العلم والحكمة غيث الرحمة على قلب يشوشه الهموم والوساوس وشبسه نوريّة مطالبها بروقاً أومضت من جانب الشرق وهو عالم العقول والأنوار القاهرة فنسفت بها هضبات الجهممل (أي جبال الجهل) واندكّت وكانت طلوعها أي طلوع البروق أو المنظومة في تلعات الأرض (أي \_ مرتفعاتها) ، وفي وهاد ها (أي المنخفضة من الأرض) للهوادي أي لمن يتقدّم على هداية القوم في سيرهم هادية ، بمعنى : أنّ منظومته هـــذه إلى المطالب التي لها التقدّم وأشرف على غيرها هادية (والهــوادي جمع هادي بمعنى المتقدم ومنه هوادي الخيل لأوايلها) ، ثم ختـــم مطالبه بحمد الله سبحانه فقال: (( والحمد لله على إختتامها وله مــن محاسن الثناء أعلاها وأسناها)) ، وأشار إلى تأريخ تأليفها بقول .... ه (( ورخّها \_ أي الكتاب \_ قصب قلم الفصاحة انّ ختام المنظومة كبدوها فلاح ونجاح فهذا المصراع الأخير مادّة تاريخ الشروع في تأليـــــف المنظومة وهو أربعون ومائتان بعد الألف٠



#### ( فهرس مطالب الكتاب ومقاصد ه وارقام صفحاته ) المجلد الثاني

المقصد الرابع في الطبيعيات الفريد ه الاولى في الجسم الطبيعي ص االي ص ٥ غرر في حقيقه الجسم الطبيعي صع الى ص ٢٢ س۲۳الي س۳۳ غررفى اثبات المشايئ باصطلاح الهيولى س٣٦ الى س٣٧ غررفي تعريف الهمولي م٣٦ الي ص ٤٠ غررفي اسامي الهولي ص ۴۱ الى عل ۵ غررفي ابطال الجزالذي لايتجزي ص۲۵الى ص۵۵ غررفي اثبات تناهى الابعاد ص۵۶ الى ع۵۵ برهان المسامته وبرهان الموازاه واالتطبيق غرر في عدم انسفكاك الصوره عن الهيولي ص ۶۶ الى ص ۶۶ ص۶۵ الى عر۶۸ غرر في عدم تعرى الهيولي عن الصوره ص ۶۹ الى س ۷۴ غرر في احتياج كل من الصوره واليهولي الى الاخر ص۷۵ الی ص۸۰ غرر في الصوره النوعيه ص۱۸۱لی س۸۵۸ الفريد ه الثالثه في لواحق الجسم ص۶۸الی ص،۹۲ غرر في تعاريف الحركه ص۹۴ الى س۹۴ غرر في توقفها على امور ص٩٤ اليءل١٠ غررفى تقسيمها ص١٠٢ الي ص١٠٢ غرر في ان المتحرك غيرا لمحرك س۱۱۰ الى ص۱۱۰ غررفي معنى الحركه في المقوله ص۱۱۱ الى ص۱۲۶ غررفي أن المقولات التي تقع فيها الحركه كم هي ص۱۲۲ الی ص۱۴۲ غررفى تعيين موضوع الحركه ص۱۴۶ الى ص۱۴۶ غرر في الوحده العدديه الفريده الثالثه في باب اللواحق العامطلجسمفرر في الزمان ص۱۵۷ الى ص۱۵۷ ص۱۶۷ الی ص۱۶۷ غررفي المكان ص۱۶۸ الى ص۱۶۸

غررفى امتناع لخلاء

### ( فهرسمقاصد الكتابو مطالبه وارقام صفحاته ) المجلد الثاني

| ,                                              |                 |
|------------------------------------------------|-----------------|
| غرر في الشكل                                   | ص۱۷۴ الی ص۱۷۴   |
| غرر في الجهه                                   | ص۱۲۵ الی ص۱۲۹   |
| غرر في حدوث الاجسام                            | ص۱۹۲ الى ص۱۹۲   |
| الفريد الرابعه فىالفلكيات                      | ص۱۹۳ الی ص۲۰۴   |
| كلام في المقام معالفخام                        | ص۲۹۴ الی ص ۲۹۴  |
| غررفي الافلاك الجزئيه                          | ص۲۱۵ الی ص۲۱۹   |
| غررفي بيان الداعي لتكثير الافلاك               | ص۲۲۰الی ص۲۲۴    |
| غررفی عد د الثوابت                             | ص۲۲۸ الی ص۲۲۸   |
| الفريد ه الخامسه في العنصريات                  | ص۲۲۱ الى ص۲۳۱   |
| غررفي طبقات الارض                              | ص۲۳۲ الی ص۲۴۰   |
| غرر في الجسم المركب                            | ص۲۴۱ الى ص۲۴۲   |
| غرر في كائنات الجو                             | ص۲۴۸ الی ص۲۵۸   |
| غرر في تكون الزلزله                            | ص ۲۵۹ الی ص ۲۶۱ |
| غرر فىتكون المعاد ن                            | ص۲۶۲ الی ص۲۶۲   |
| الفريد ه الساد سه في احوال النفس غرر في حقيقها | ص ۲۶۹ الى س ۲۷۷ |
| غرر في المشاعر الظاهره للنفس المحيوانيه        | ص۲۸۸ الی ص۲۸۰   |
| غررفي كيفيه الابصار وساير القوى                | ص۲۸۶ الی ص۲۸۶   |
| غرر في الحواس الباظنه                          | ص۲۸۷ الی ص۲۹۳   |
| غررفي القوى المحركه الحيوانيه                  | ص۹۴ الى ص۲۹۸    |
| غررفي القوى النباتيه                           | ص۲۹۹ الی ص۲۹۰   |
| غرر في القوى الحيوانيه                         | ص ۳۱۳ الی ص۳۲۳  |
| غررفي النفسالناطقه                             | ص۲۲۴الی ص۳۳۲    |
| خاتمه تحتوی علی فائد تین                       | ص۳۳۳ الى س۳۳۴   |
| غررفى تجبرد النفس الناطقه                      | ص۳۴۹ الى عن ۳۴۹ |

### ( فهرسمقاصد الكتابومطالبعوارقام سفحاته) المجلد الثاني

| ر حکورس سے حص بوروم میں اس | - تي                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| غررفى العقل النظرى والعقل العملى                                                                               | ص۳۶۴ الی ص۳۶۴         |
| غرر فی ان النفسکل القوی                                                                                        | ص۳۶۵ الی ص۳۶۹         |
| غرر في بعضاحوال النفس                                                                                          | ص۳۲۰ ال <i>ی</i> ص۳۲۹ |
| غررفى ابطال التناسخ                                                                                            | ص۳۸۳ الی ص۳۸۳         |
| غرر في اقسام التناسخ                                                                                           | ص۳۸۴ الی ص۳۸۲         |
| الفريد ه السابقه في بعضاحكام النفوسالفليكته                                                                    | ص ۳۹۸ الی ص ۳۹۸       |
| المقصد الخامسفي المنامات والنبوات الفريد مالا ولىفى المشركات بينه                                              | هاص۹۹۳الی ص۴۱۰        |
| غررفي مايتلقاه في اليقظه                                                                                       | ص۴۱۱ الى عر۴۱۵        |
| غررفي المنام                                                                                                   | ص۴۱۹ الى ص۴۱۹         |
| الفريده الثانيه في اصول المعجزات والكرامات                                                                     | ص۴۲۱ الى ص۴۳۴         |
| الفريد ه التالثه في بيان صدور الافعال عن النفس                                                                 | ص ۴۳۵ الی ص ۴۴۰       |
| المقصد الساد سفى المعادوفيه فرائد                                                                              | ص۴۴۱ الى ص۴۴۴         |
| الفريد ه الاولى في المعاد الروحاني                                                                             | ص ۴۴۰ الی ص ۴۶۰       |
| الفريده الثالثه في المعاد الجسماني                                                                             | ص ۴۶۱ الی ص ۴۸۲       |
| في بيان كون البد ن المبعوث يوم المنشورعين البد ن الدنيوي                                                       | ص۴۹۳ الى ص۴۹۳         |
| الفريده الرابعه في رد شبهات المعاد الجسماني                                                                    | ص۹۹۵ الی ص۵۰۸         |
| المقصد السابع في علم الاخلاق فريده فيالايمان والكفر                                                            | ص۵۱۶ الى ص۵۱۶         |
| فريد ه في التوته                                                                                               | ص۵۱۷ الى ص۵۱۹         |
| فرید ه فی التقوی                                                                                               | ص۵۲۳ الى ص۵۲۳         |
| فريد ه في الصد ق                                                                                               | ص۵۲۵ الی ص۵۲۶         |
| فريد ه في الاماتة                                                                                              | ص۵۲۷ الی ص۵۲۸         |
| فريد ه في المحاسبة والمراقبة                                                                                   | ص۵۲۴ الى ع ۵۳۲        |
| فريد ه في الاخلاص                                                                                              | ص۵۳۵ الی ص۵۳۷         |
| فرید ه فی التوکل                                                                                               | ص۵۲۹ الى ص۵۴۱         |
| فرید ه فی الرضا                                                                                                | ص۴۳۵الی ص۵۴۶          |
| فريده في التسليم                                                                                               | ص۵۴۷ الى ص۵۵۲         |
| حسناتمه الكتاب                                                                                                 | ص ۵۵۳ الى ط۵۵۳        |

این کتاب راچند مرتبه غلط گیری نمود ه وبجهت تصحیح چند مرتبـــه تجدید تایپ شد ه باز د راثر مسامحه اغلاط آن کاملا برطرف نشد ه اســــت مســتدعی است قرا محترم از خطاهای چاپی آن چشم پوشی نمود ه مطالب ومقاصد کتاب را منظور بد ارند امید است د رچاپ بعد ی وبافرصت کافی نسخــه صحیح د رد سترس خوانندگان عزیز قرارگیرد ۰